
        
            
                
            
        

    


ẤN QUANG ĐẠI SƯ GIA NGÔN LỤC  

(Theo bản in của Phật Quang Viện, thành phố Bản Kiều, Ðài Loan, tháng 2 

năm 1982)  

Cư sĩ Lý Viên Tịnh kết tập, Ấn Quang Ðại Sư giám định. 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự - Đệ Tử Như Hòa  

---o0o--- 

 Nguồn  

 http://www.thuvienhoasen.org 

 Chuyển sang ebook 21-5--2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.c om 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphapon line.org 









---o0o--- 

Mục Lục  

LỜI TỰA 

DUYÊN KHỞI TÁI BẢN CUỐN ẤN QUANG ÐẠI SƯ GIA NGÔN LỤC 

Phần 1 

I. TỊNH ĐỘ THÙ THẮNG 

II. KHUYÊN TÍN HẠNH NGUYỆN NÊN CHÂN THÀNH ,  THA THIẾT 

1. Giảng về lòng tin chân thành, tâm nguyện tha thiết 

2. Khuyên trừ nghi sanh tín 

3. Khuyên đầy đủ tín nguyện 

PHẦN 2 

III. CHỈ DẠY PHƯƠNG PHÁP TU TRÌ 

1. Giảng về phương pháp Niệm Phật 

2. Ðối trị tập khí 

3. Luận về việc gìn lòng lập phẩm 

4. Luận định các pháp tu trì 

5. Khuyên hành nhân nỗ lực 

Phần 3 

IV. LUẬN VỀ VIỆC LỚN SANH TỬ 

1. Cảnh tỉnh mạng người vô thường 

2. Khuyên chuyên cậy vào Phật lực 

3. Dạy những điều thiết yếu về lâm chung 

4. Khuyên nên giữ lòng thành kính 

Phần 4 

VI. KHUYÊN CHÚ TRỌNG NHÂN QUẢ 

1. Luận về lý nhân quả 

2. Giảng nhân quả về mặt Sự 

3. Giải thích về nguyên do của kiếp vận 

4. Giảng những điểm trọng yếu về việc giới sát 

Phần 5 

VII. PHÂN ĐỊNH GIỚI HẠN GIỮA THIỀN VÀ TỊNH 

VIII. GIẢI QUYẾT NHỮNG ĐIỀU NGHI HOẶC THƯỜNG GẶP 

1. Luận về sự - lý 

2. Luận về tâm tánh 

3. Luận về ngộ chứng 

4. Luận về Tông, Giáo 

5. Luận về Trì Chú 

6. Luận về xuất gia 

7. Luận về báng Phật 

8. Luận về đạo thầy trò 

9. Luận về Giới Luật 

10. Luận về kinh điển 

11. Luận về Trung Ấm 

12. Luận về bốn cõi Tịnh Độ 

13. Luận về xá-lợi 

14. Luận về tý hương 

15. Luận về cảnh giới 

16. Luận về thần thông 

17. Luận về bí truyền 

18. Luận về cầu cơ 

19. Luận về luyện đan 

20. Luận về tu hành, xử sự phải phù hợp, thích nghi 

21. Luận về phú cường 

22. Luận về cách dự phòng tai họa 

Phần 6 

IX. Khuyên nhủ các thiện tín tại gia 

1. Dạy về luân thường đại giáo 

2. Luận về giáo dục gia đình 

3. Khuyên nên tại gia hoằng pháp 

4. Khuyên nên sống trong cõi trần học đạo 

5. Các sách vở nên đọc 

Phần Tăng Bổ 

1. Thư gởi Sài Dã Ngu 

2. Thư phúc đáp Du Huệ Úc, Trần Huệ Sưởng 

3. Thư phúc đáp cư sĩ Ngu Tăng 

4. Thư phúc đáp cư sĩ Thiệu Huệ Viên 

5. Thư gởi cư sĩ Vương Tâm Thiền 



---o0o--- 

LỜI TỰA  

Pháp môn Tịnh Ðộ lý cực cao sâu, sự cực giản dị. Do vậy, người thiên tư 

thông  mẫn,  tri  kiến  cao  siêu  thường  xem  Tịnh  Ðộ  là  pháp  tu  của  bọn  ngu 

phu,  ngu  phụ, chẳng chịu tu trì. Nào  biết  đây  là pháp  môn rốt  ráo để  mười 

phương tam thế hết thảy chư Phật, trên thành Phật đạo, dưới độ chúng sanh, 

thành thỉ, thành chung. Họ thấy kẻ ngu phu, ngu phụ tu được pháp này bèn 

coi  thường,  sao  chẳng  xét  trong  hội  Hoa  Nghiêm,  bậc  đã  chứng  bằng  với 

Phổ  Hiền,  bằng  với  chư  Phật,  vẫn  phải  dùng  mười  đại  nguyện  vương  hồi 

hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  ngõ  hầu  viên  mãn  Phật  Quả?  Miệt 

thị pháp môn Tịnh Ðộ chẳng chịu tu là coi những vị trong hội Hoa Nghiêm 

thuộc hạng người gì? Chỗ quy tông cuối cùng của kinh Hoa Nghiêm có đáng 

nên tôn trọng hay nên coi thường đây? 

[Có thái độ như vậy] không có gì khác hơn là do chưa xét kỹ nguyên do 

của từng pháp môn thông thường và đặc biệt, cũng như tự lực, Phật lực, đại, 

tiểu, khó, dễ, nên mới đến nỗi như thế. Nếu đã xét kỹ, há chẳng học đòi Hoa 

Nghiêm Hải Chúng, nhất trí tiến hành cùng cầu vãng sanh ư? Ấn Quang tôi 

từ  lúc  búi  tóc  đọc  sách,  nhiễm  ngay  phải  cái  độc  bài  Phật  của  Hàn,  Âu, 

Trình, Chu, may là không có được cái tài như Hàn, Âu, Trình, Chu. Nếu như 

có được chút tài như họ, ắt sẽ tự mình lầm, khiến người lầm, thân còn sống 

mà đã hãm trong địa ngục A Tỳ  mất rồi. Từ năm  mười bốn, mười lăm tuổi 

về sau, bệnh nặng nhiều năm. Từ đấy chiêm nghiệm khắp xưa nay, xem kỹ 

kinh  sách,  mới  hay  những  thuyết  do  Hàn,  Âu,  Trình,  Chu  lập  đó  đều  là 

những  tri  kiến  quẩn  quanh  ngoài  cửa  ngõ,  tuyệt  chẳng  đạt  đến  những  sự 

huyền áo trong nhà. 

Nhược quan1  được một năm, tôi liền xuất gia làm Tăng, chuyên tu Tịnh 

nghiệp.  Thề  trọn  một  đời  này  làm  một  kẻ  tự  tu,  chẳng  lập  môn  đình,  rộng 

thâu đồ chúng đến nỗi con cháu đời sau làm Phật pháp bại hoại, kéo cả Ấn 

Quang tôi vào trong địa ngục A Tỳ chịu khổ với chúng. Ðến năm Quang Tự 

19 (Quý Tỵ - 1893), hòa thượng Hóa Văn chùa Pháp Vũ ở Phổ Ðà Sơn lên 

kinh đô thỉnh Ðại  Tạng  Kinh,  nhờ tôi coi  sóc việc ấn  loát. Xong  việc, Hòa 

Thượng  mời  tôi  cùng  về  núi.  Biết  tôi  chẳng  thích  tham  gia  Tăng  sự,  Ngài 

cho tôi ở riêng một liêu, tùy ý tu trì. Ðến nay đã hơn ba mươi lăm năm rồi. Ở 

núi lâu ngày, có việc phải dùng đến bút mực viết lách, tuyệt chẳng dùng đến 

tên gọi Ấn Quang. Ngay cả những văn tự cần phải ký tên, cũng chỉ tùy tiện 

viết hai chữ là xong. Vì thế trong hai mươi năm qua, không có người khách 

nào đến thăm, cũng không có thư từ qua lại làm phiền. 

Năm đầu Dân Quốc (1911), cư sĩ Cao Hạc Niên đem mấy thiên văn cảo 

đăng trên Phật Học Tùng Báo, chẳng dám dùng tên Ấn Quang, mà dùng tên 

Ấn  Quang  thường  tự  xưng  là  Thường  Tàm  Quý  Tăng.  Vì  thế,  ký  tên  là 

Thường  Tàm.  Cư  sĩ  Từ  Uất  Như  và  Châu  Mạnh  Do  tưởng  lầm  là  Kiến 

Thường, nghe nói [lầm như vậy] cả ba bốn năm chẳng hề biết. Sau Mạnh Do 

lên  núi  bái  yết,  xin  quy  y,  đem  mấy  thiên  bản  cảo  tệ  hại  gởi  cho  Uất  Như, 

đưa  in ở kinh đô, đặt tên  là  Ấn Quang  Pháp Sư Văn  Sao khiến cho  văn tôi 

gai mắt khắp mọi người cao nhã nên càng thêm hổ thẹn. 

Năm  Dân  Quốc  thứ  bảy,  thứ  tám  (1918-1919),  họ  lại  lôi  ra  thêm  mấy 

thiên nữa, soạn thành sách Tục Biên, in chung với cuốn Sơ Biên. Năm Dân 

Quốc  thứ  chín,  giao  cho  Thượng  Hải  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán  sắp  chữ 

thành  hai  cuốn  để  làm  bản  lưu.  Mùa  Xuân  năm  Dân  Quốc  thứ  10,  sách  in 

xong. Quang tôi lại qua Dương Châu, đem bản sắp chữ năm Dân Quốc thứ 9 

khắc thành một bản, chia làm bốn cuốn. Năm Dân Quốc thứ 11, lại giao cho 

Thương Vụ Ấn Thư Quán in thành bốn cuốn. Khi ấy, các cư sĩ chỉ yêu cầu 

in hai vạn bộ, nhưng đến khi Thương Vụ Ấn Thư Quán in xong, gởi ra bán, 

số ấy vẫn chẳng đủ! 

Mùa  Ðông  năm  Dân  Quốc  thứ  14  (1925),  lại  giao  cho  Trung  Hoa  Thư 

Cục  in  bản  tăng  quảng  (bản  mở  rộng  –  do  thêm  vào  những  bài  mới),  cũng 

chia thành bốn cuốn, dày hơn lần in trước một trăm tờ. Mùa Hạ năm nay in 

sách, do phong trào công nhân đấu tranh, giá in rất cao, chỉ in được hai ngàn 

bản.  Bản  gốc  đã  đem  đánh  máy  ra  thành  bốn bản sao thì  nhà  in  giữ  lại  hai 

bản, trả về cho Quang hai bản. Tôi bèn giao cho Hàng Châu Chiết Giang Ấn 

Loát Công Ty in trước một vạn bản, sau đó sẽ in tiếp. 

Một  nhân  duyên  tình  cờ  nữa  là  cư  sĩ  Viên  Tịnh  Lý  Vinh  Tường  trong 

mấy  năm  qua,  chuyên  tâm  học  Phật,  đối  với  luận  Khởi  Tín,  kinh  Lăng 

Nghiêm, kinh Viên Giác đều viết sớ giải. Quang bảo: “Người thanh niên nên 

thiết  thực  dụng  công  niệm  Phật  trước  đã,  đến  khi  nghiệp  tiêu  trí  rạng, 

chướng tận, phước dày rồi sẽ lại phát huy, tự có thể xiển minh Phật ý truyền 

khắp  vũ trụ”.  Khi ấy, ông  Lý chẳng chịu  là đúng.  Sau  vì dụng  tâm quá độ, 

tinh thần, thân thể mỗi ngày một suy, mới hay lời tôi nói chẳng sai. 

Ông bèn đọc kỹ Văn Sao,  hoan  hỷ khôn  xiết  nên trích  lục  những  nghĩa 

trọng  yếu,  chia  thành  từng  môn,  từng  loại,  soạn  thành  một  cuốn,  tính  dùng 

giấy in báo in một ngàn cuốn để đáp ứng nhu cầu cần đọc ngay của độc giả. 

Tháng  Năm,  ông  đến  thưa  chuyện  cùng  Quang,  rồi  cùng  vợ  thọ  quy  y. 

Tháng Tám sách in ra, chẳng lâu sau sách được thỉnh hết. Thư yêu cầu nườm 

nượp gởi tới, tôi bèn bảo giám ngục Tào Hà Kinh sắp đặt việc in sách. Cư sĩ 

Trần Ðịch Châu xin  đảm  nhiệm  việc trình  bày, cũng  như chịu phí tổn đánh 

máy  bốn  bản  sao.  Ông  lại  chịu  tiền  in  hai  ngàn  bản,  một  lúc  bỏ  ra  gần  hai 

vạn. 

Với xuất xứ của mỗi câu trong bản này, thuộc quyển nào, trang nào, ông 

Lý  đều  ghi  kỹ  để  người  đọc  có  thể  đối  chiếu  với  quyển  Văn  Sao.  Do  chỉ 

chép  lấy  những  nghĩa  trọng  yếu  trong  các  bài  văn,  xếp  vào  một  loại  nên 

trong  mỗi  thể  loại,  ý  nghĩa  [từng  đoạn  trích]  khá  giống  nhau,  nhưng  tôi 

chẳng lược bớt đi, ngõ hầu người đọc được khuyên đi, khuyên lại nhiều lần 

sẽ  đoạn  ngay  được  lòng  nghi,  phát  sanh  lòng  tin.  Xuất  xứ  từ  quyển  nào, 

trang số mấy đều dựa theo cách đánh số trong bản Tăng Quảng Văn Sao để 

làm bản lưu thông vĩnh viễn, sau này không phải in lại nữa. 

Lại  vì  Văn  Sao  ý  nhiều,  nghĩa  lắm,  có  lẽ  kẻ  sơ  cơ  khó  lòng  phân  biệt, 

hiểu  rõ  dễ  dàng  được,  nên  tôi  thuận  theo  cơ  nghi,  muốn  cho  họ  trước  hết 

thấy được những điều trọng yếu của pháp môn, từ đấy sẽ thiết thực tấn tu, tự 

đạt đến chỗ cùng cực, khỏi phải đến nỗi nhìn biển than dài hoặc đến nỗi lui 

sụt. Nhân đây, chép cả mục lục cuốn Văn Sao Tuyển Ðộc Biên vào sau mục 

lục cuốn Gia Ngôn Lục để người chưa từng nghiên cứu Phật học dễ theo dõi. 

Tôi trình bày duyên do như thế để mong người đọc đều biết rõ. 

Nguyện người thấy, người nghe đừng cho lời tôi nói là tầm thường, quê 

mùa rồi bỏ qua, chỉ toan cầu lấy điều cao thâm, huyền diệu. Ðạo của Nghiêu 

Thuấn  chỉ  là  hiếu  đễ  mà  thôi.  Ðạo  của  Như  Lai  chỉ  là  Giới  -  Ðịnh  -  Huệ. 

Thực  hành  được  việc  tầm  thường,  quê  mùa,  hành  đến  cùng  cực  thì  lý  cao 

thâm huyền diệu há còn phải cầu nơi nào khác nữa ư? Nếu không thì chỉ cao 

thâm  huyền  diệu  nơi  đầu  môi  chót  lưỡi,  khi  sanh  tử  xảy  đến  chẳng  dùng 

được mảy may! Xin độc giả hãy lưu tâm! 



Mồng  Tám  tháng  Chạp  năm  Ðinh  Mão,  Dân  Quốc  16  (1927),  Cổ  Tân 

Thường Tàm Quý Tăng Thích Ấn Quang cẩn soạn. 







---o0o--- 

DUYÊN KHỞI TÁI BẢN CUỐN ẤN QUANG ÐẠI SƯ GIA NGÔN 

LỤC 



Cổ đức nói:  “Pháp chẳng thể phát khởi một mình mà cần phải có nhân 

 duyên” . Rõ ràng là người có thể hoằng đạo, chứ đạo chẳng thể hoằng người, 

pháp chẳng tự hoằng, đao chẳng thể tự sát thương, toàn là phải nhờ vào con 

người hoằng dương, vận dụng. Nay muốn in hơn ngàn cuốn ắt cũng phải có 

nhân duyên. Vì thế, tôi nay chia ra ba điều duyên khởi để thuật rõ gốc ngọn, 

ngõ hầu độc giả biết được một đôi điều, sanh ý tưởng khó gặp gỡ, sanh tâm 

khánh hạnh2 . Do Văn - Tư - Tu, khởi Tín - Nguyện - Hạnh, nhập Niệm Phật 

tam muội, ai nấy cùng thấy Di Ðà, người người chứng địa vị Bất Thoái. Ðấy 

chính là điều tôi thắp hương cầu khẩn vậy. 

Thứ nhất là thực hiện nguyện cũ: nhớ lúc năm Dân Quốc 57 (1968), tôi 

đến học tại Trung Quốc Phật Giáo Nghiên Cứu Viện, có dịp đọc được trong 

thư viện cuốn Ấn Quang Ðại Sư Gia Ngôn Lục, chẳng ngăn nổi vỗ tay, giậm 

chân,  hớn  hở  vô  lượng,  nhận  thấy  đây  là  một  tác  phẩm  ngàn  đời  khó  thấy, 

ngàn kiếp khó gặp, chẳng gieo trồng cội đức dễ đâu được gặp mà nay được 

gặp gỡ. Tôi bèn hạ quyết tâm đọc một mạch, không dưới mấy mươi lần, ngộ 

được chẳng ít Phật lý. Trong tác phẩm này có rất nhiều đạo lý tôi chưa từng 

bao giờ biết đến, và có cảm giác phải nghiền ngẫm phi thường. Tôi nhận ra 

hết  thảy  những  Phật  pháp  được  nhắc  đến  trong  Văn  Sao  đều  là  những  của 

báu  có  sẵn  trong  nhà  mình,  chẳng  đến  từ  bên  ngoài,  khác  nào  đếm  của  gia 

bảo, vói tay liền được. 

Nhân  đó,  tôi  đọc  đi  đọc  lại  những  kinh  điển,  luận  tạng  được  nhắc  đến 

trong  Văn  Sao  như  ba  kinh  Tịnh  Ðộ,  Tịnh  Ðộ  Thập  Yếu,  Tịnh  Ðộ  Thánh 

Hiền  Lục,  Long  Thư  Tịnh  Ðộ  Văn,  Tây  Quy  Trực  Chỉ,  Liên  Tông  Bảo 

Giám,  Niệm  Phật  Luận,  Tịnh  Nghiệp  Chỉ  Nam  v.v...  Trong  mỗi  một  cuốn 

ấy, câu câu đều là lời vàng, chữ chữ đều quy tông. Tu theo đó thì đều do hữu 

niệm chứng nhập vô niệm, chuyển nhiễm niệm thành tịnh niệm, tự chứng tối 

thượng thừa  “tâm này làm Phật, tâm này là Phật”.  

Trong cuốn Gia Ngôn Lục, đại sư Ấn Quang đã giãi bày trọn vẹn lẽ sai 

biệt  giữa Tự Lực  và Phật  Lực,  giới  hạn của Thiền  tông  và Tịnh tông,  phân 

tích  rõ  ràng,  khiến  kẻ  sơ  học  đoạn  nghi  sanh  tín,  biết  nên  lấy  bỏ  những  gì, 

càng vào càng sâu. Tu theo đó, ngàn người tu, ngàn người được vãng sanh, 

vạn người tu vạn người vãng sanh. 

Nhất là chữ “Tử” (chết) do đích thân đại sư Ấn Quang viết chính là diệu 

dược vô thượng để tiêu phiền não, trừ khử vọng niệm. Mọi loài chúng sanh 

dựa vào chữ Tử ấy, nghĩ đến địa ngục, phát tâm Bồ Ðề, dùng tín nguyện sâu 

xa trì danh hiệu Phật, lâm chung gặp Phật, vãng sanh Tây Phương chẳng biết 

là bao nhiêu. Bởi thế, ngay khi ấy, tôi liền phát nguyện rằng: “Trong tương 

lai, ngày nào đó, khi có nhân duyên diễn giảng Phật pháp cho đại chúng, tôi 

nguyện  sẽ  đề  xướng  ấn  loát  và  giảng  giải  cuốn  Gia  Ngôn  Lục  hòng  đại 

chúng hiểu rõ yếu nghĩa tâm này làm Phật, tâm này là Phật, tự tánh Di Ðà, 

duy tâm Tịnh Ðộ mới thôi!” Ðây chính là nhân duyên thứ nhất vậy. 

Thứ  hai  là  kinh  nghiệm  niệm  Phật:  kể  từ  khi  đọc  được  Văn  Sao  Gia 

Ngôn  Lục  rồi  tôi  thường  đọc  đi,  đọc  lại,  cơ  hồ  gần  chán,  nhưng  vẫn  chưa 

hiểu hết ý nghĩa. Tiếp đó, đọc hai cuốn Văn Sao thượng hạ, những chỗ chưa 

hiểu lại đem thỉnh vấn lão sư. Tư duy, thọ trì đôi ba lượt như thế, đem những 

chữ Tử do Ðại Sư viết dán đầy cả phòng, giờ giờ tự kinh hãi, khắc khắc tự 

răn nhắc mình. Lúc ấy tôi mới mười bảy tuổi, suốt ngày chấp trì danh hiệu, 

có  thể  nói  là  Phật  chẳng  lìa  tâm,  tâm  chẳng  rời  Phật.  Suốt  ngày  hiếm  mở 

miệng  nói  năng  một  đôi  câu.  Nếu  ai  hỏi  đến  cũng  chỉ  dùng  tay  ra  hiệu  mà 

thôi.  Có  lúc  thậm  chí  cả  hai  ba  ngày  tôi  chẳng  mở  miệng  nói  câu  nào;  bởi 

thế, những người thường gặp mặt tôi bèn hủy báng: “Ðồ bệnh thần kinh, đồ 

ma dựa”. Tôi nghe riết thành quen, chẳng lưu tâm đến nữa, cho rằng đấy là 

một  đại  nhân  duyên  để  tiêu  diệt  tội  nghiệp  đời  trước  của  mình,  khiến  cho 

mình càng thêm dũng mãnh, tinh tấn, chẳng lười nhác. 

Dụng  công  như thế  mãi  đến  khi  tôi  tốt  nghiệp  ở  Nghiên  Cứu  Viện  vào 

năm  Dân  Quốc  59  (1970).  Lúc  ấy  tôi  vừa  19  tuổi,  thân  thể  yếu  đuối,  lắm 

bệnh,  nhưng  luôn  nhớ  kỹ  lời  Ðại  Sư  khai  thị  cho  hành  giả  trong  Văn 

Sao:  “Người  niệm  Phật  chẳng  sợ  sanh  bệnh,  chỉ  sợ  chẳng  thể  thấy  Phật, 

 niệm Phật. Khi thân thể trở bệnh thường nghĩ đến cái chết, vạn duyên buông 

 xuống, nhất tâm niệm Phật. Như thế thì nếu tuổi thọ chưa hết sẽ chóng lành 

 bệnh, nếu hết tuổi thọ sẽ mau được vãng sanh. Là do tâm hợp với Phật, tâm 

 hợp  với  đạo  vậy!”  Do  đấy,  tôi  lập  công  khóa  nhất  định,  trong  vòng  một 

ngày, Phật sự phải làm là lễ bái bốn mươi tám nguyện, trì tụng một trăm lẻ 

tám biến thần chú Ðại Bi, niệm Phật hiệu vô số. Dụng công như thế suốt một 

năm,  chẳng  những  thân  thể  không  khỏe  hơn,  lại  càng  thêm  hư  nhược.  Lúc 

ấy, tôi đang ở chùa Thập Phổ đường Nam Xương tại Ðài Bắc. 

Khéo sao, có  một  vị pháp sư tên  là Tánh  Quán bị  ung thư gan đến thời 

kỳ thứ ba, phải đưa vào bệnh viện. Ít lâu sau, bác sĩ bảo không còn cách nào 

chữa được, đưa sang thiền đường chùa Lâm Tế chờ chết. Mấy ngày sau, sư 

thượng thổ hạ tả3, ói ra toàn là máu, được ít lâu thì chết. Khi đó, tôi mới chỉ 

20  tuổi,  thân  thể  hư  nhược  đến  cùng  cực,  thân  như  cây  khô,  tinh  thần  yếu 

đuối. Người trong chùa thấy tình cảnh ấy, không ít người bảo tôi: “Tôi xem 

thầy  chẳng  mấy  chốc  cũng  giống  như  pháp  sư  Tánh  Quán,  nhất  định  phải 

chết thôi!” Hoặc bảo: “Tôi xem thầy chẳng sống được bao lâu nữa!” Lúc ấy 

đúng là đạo cao một thước, ma cao một trượng. Vừa phát tâm dụng công thì 

ma  chướng  càng  nhiều.  Nghe  toàn  những  lời  nói  như  vậy,  vạn  phần  hoảng 

sợ, chẳng sao diễn tả nổi. 

Sau cùng bất đắc dĩ chẳng biết làm sao, suốt ngày chỉ nghe băng xướng 

niệm thánh hiệu A Di Ðà Phật của pháp sư Sám Vân mà niệm theo, nhất tâm 

đợi Phật tiếp dẫn vãng sanh. Suốt một năm như thế, chẳng những chưa vãng 

sanh  mà  tình  cờ  sao,  trong  một  lần  đang  niệm  Phật,  niệm  đến  mức  tâm 

không cảnh vắng, tâm tịnh Phật hiện, đích thân thể hội mùi vị “niệm  mà vô 

niệm, vô niệm mà niệm”. 

Từ  đó,  thân  thể  của  tôi  ngày  càng  khang  kiện,  máy  cassette  tặng  cho 

người khác, đem hết thảy tiền bạc mình dành dụm hoặc đồ cúng dường của 

tín  đồ,  mỗi  mỗi  đều  dùng  làm  phương  tiện  khuyên  người  khác  niệm  Phật, 

phỏng theo cách của Liên Tông Tứ Tổ Pháp Chiếu Ðại Sư và Ngũ Tổ Thiếu 

Khang Ðại Sư, xin tiền đem cho trẻ, dụ chúng niệm Phật, hoặc mua tự điển, 

bút chì tặng cho trường tiểu học, hoặc mua bút máy, sổ nhật ký tặng cho học 

trò bậc cao trung trở  lên. Trước  hết, dạy chúng  lễ  Phật,  niệm  Phật,  rồi  mới 

tặng  cho  chúng  thứ này,  thứ  nọ.  Trong  vòng  khoảng  một  cây  số,  không  có 

trẻ nhỏ nào chưa từng nhận lãnh sự giáo hóa, bố thí của tôi. Ai nấy thấy tôi 

đều  kêu  lên:  “Tiểu  sư  phụ!  A  Di  Ðà  Phật!”  Sau  hơn  một  năm  như thế,  lớn 

nhỏ đều biết niệm Phật. 

Một hôm, tôi nhận được công văn kêu đi nhập ngũ4 , ngày trình diện là 

mồng Một tháng Năm năm Dân Quốc sáu mươi ba (1974), trong lòng thầm 

nghĩ:  “Lần  này  đi  quân  dịch,  chuyện  sanh  tử  khó  lòng  đảm  bảo,  vạn  nhất 

chết  trận thì biết  làm sao, chẳng bằng  lúc  còn sống phải  dự bị ổn  thỏa  mới 

nên!” Nhân đó, bèn đem bộ Tịnh Ðộ Tùng Thư 20 quyển mới mua chưa lâu 

(lúc  ấy,  còn  đang  trong  thời  kỳ  ấn  hành,  chưa  in  xong  toàn  bộ)  tặng  cho 

Truyền Ðạo học trưởng, đem các tự điển Từ Hải và Khang Hy tặng cho pháp 

sư  Minh  Quảng.  Cố  lão  sư  có  tặng  cho  tôi  một  bản  Thánh  Giáo  Tự  của 

Vương  Hy Chi,  mang từ Ðại  Lục qua, thật là của báu  vô  giá, tôi cũng tặng 

luôn cho bạn đồng học là Ngộ Khiết. Áo hải thanh và y ca sa tặng luôn cho 

bạn đồng học là Ngộ Quán. Còn thì đồ đạc trong ngoài, dù lớn hay nhỏ đều 

tặng hết cho đại chúng, chỉ còn mỗi một cái túi da xấu xí là chưa tặng ai cả. 

Lòng nghĩ nếu như trong quân đội, vạn nhất mình  may mắn bỏ xác cũng là 

nguyện  vọng  của  mình  đã  thành  đạt.  Vì  sao  vậy?  Vì  tôi  đã  sớm  chuẩn  bị, 

nhớ kinh Ðịa Tạng có dạy: “Hết thảy công đức đã làm khi còn sống, đều thọ 

được  hết  cả.  Nhưng  chết  đi,  làm  hết  thảy  công  đức  thì  bảy  phần  chỉ  được 

hưởng  một  phần”.  Cho  nên  những  điều  mình  có  thể  làm  được  trong  khả 

năng của mình thì đều làm hết. 

Vì  thế,  một  hai  ngày  trước  khi  nhập  ngũ,  tôi  đem  số  tiền  tín  đồ  cúng 

dường  là  bảy  ngàn  đồng,  chia  thành  ba  phần:  Một  phần  là  năm  ngàn  đồng 

tặng  cho  công  trình  xây  dựng  Tịnh  Giác  Dục  Ấu  Viện  (viện  nuôi  trẻ  Tịnh 

Giác). Một phần là sáu trăm đồng cúng dường cho huynh đệ đồng tu. Còn tự 

mình chỉ mang 1.400 đồng đi nhập ngũ mà thôi. 

Sau đấy, suốt ba tháng tại trung tâm huấn luyện, chịu cam khổ như mọi 

người. Có tháng, tiền chỉ còn ba trăm năm mươi đồng, lại cần phải mua thức 

ăn  chay.  Lúc  ấy  mới  hay  tiền  chẳng  đủ  dùng,  tiền  là  trọng  yếu.  Xong  hai 

năm  quân  dịch,  chẳng  những  không  chết,  thân  thể  còn  càng  thêm  cường 

tráng, khang kiện. Thế mới biết công đức Niệm Phật chẳng thể nghĩ bàn, quả 

báo cũng chẳng thể nghĩ bàn. Hiện tại tôi đã giải ngũ hơn năm năm rồi, phải 

làm lại hết thảy từ đầu. Muốn mua kinh sách gì, hoặc là thành lập đạo tràng 

và những thứ cần dùng hằng ngày đều hoàn toàn cậy vào sự nỗ lực của chính 

mình.  Do  đó,  đến  nay  đã  ba  mươi  tuổi  đầu  rồi  mới  bắt  đầu  xây  dựng  đạo 

tràng,  ngoài  việc  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  chẳng  quên  đề  xướng  ấn  loát  bộ 

Ấn Quang Ðại Sư Gia Ngôn Lục. Ðấy là nhân duyên thứ hai. 

Thứ ba chính là để kết duyên lành. Kinh dạy:  “Lúc chưa thành Phật nên 

 rộng  kết  nhân  duyên” .  Kinh  còn  dạy:  “Phật  đạo  kiến  lập  trên  thân  chúng 

 sanh.  Nếu  không  có  chúng  sanh  nào  để  độ  thì  chư  Phật  chẳng  thể  thành 

 Chánh Giác” . Bởi thế, sau khi giải ngũ, tôi liền đối trước Phật phát nguyện: 

“Phàm là ai có lòng muốn học Phật pháp thì nghĩa vụ của con là phải dạy dỗ 

họ cho đến khi họ học hiểu mới thôi!” 

Tiếp đó, duyên khởi in cuốn Gia Ngôn Lục là do cư sĩ Kim Bích Hoa và 

cư  sĩ  Ngô  Cẩm  Hoàng  giới  thiệu  nên  tôi  được  quen  biết  cư  sĩ  Khưu  Bính 

Lân và vợ là cư sĩ Khưu Ngô Sắc. Họ nói trước đây đã từng học hiểu cuốn 

Tứ  Kinh  Hợp  Ðính  Bổn,  hiện  tại  muốn  học  Tam  Muội  Thủy  Sám,  xin  tôi 

phát tâm giảng dạy cho họ. Tôi liền đáp: “Ðược”. Lúc đó Ngô cư sĩ và tín đồ 

của họ đang có mặt đều phát tâm muốn học, muốn đến chùa tôi, xin tôi mỗi 

một  tuần  chọn  một  ngày  nhất  định  đến  chỗ  họ  giảng  dạy.  Tôi  nói:  “Trước 

mắt, Phật Quang Viện chưa lạc thành, dự định ngày 19 tháng Sáu năm nay, 

đúng ngày thành đạo của Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ làm lễ khai quang thánh 

tượng  (khéo  sao,  ngày  ấy  lại  đúng  vào  Chủ  Nhật).  Hiện  tại  trong  Phật  Tổ 

Hội đang tích cực quyên góp. Hội này do hai vị cư sĩ Kim Bích Hoa và Ngô 

Bảo Ngọc cùng phát khởi. Một hội chọn ra tên hai người, lần lượt chia phiên 

nhau  xuất ra  năm trăm  đồng  trong  một tháng  nào đó, định  hạn  là  hai  mươi 

tháng, cho đủ một vạn đồng. Trong ấy có người thanh toán trong một lần, có 

người  chia  ra  hai  lần  đóng  góp  tùy  sức  mỗi  người  (mục  đích  là  đại  chúng 

hóa, phổ biến hóa, để người hữu duyên có cơ hội tham dự công đức đúc kim 

thân Phật)”. 

Khưu  cư  sĩ  nghe  xong  liền  phát  nguyện  đúc  tượng  Tây  Phương  Tam 

Thánh, ngoài ra thì tham gia một hội hoặc hai hội khác nhau. Kinh nói:  “Lục 

 độ vạn hạnh, bố thí làm đầu, trong các nhiệm vụ cấp bách của việc phát tâm 

 thì hỷ  xả  là  bậc  nhất” .  Chúa  trời  Ðao  Lợi  xưa  làm  cư sĩ,  trông  thấy  tượng 

Phật bị hư nát không chịu nổi, bèn phát tâm rủ rê bè bạn ba mươi hai người, 

tạo  kim  thân  Phật.  Do  nhân  duyên  ấy,  sau  khi  mạng  chung,  sanh  làm  Ðế 

Thích  Thiên  Chúa,  tục  gọi  là  Ngọc  Hoàng  Ðại  Ðế.  Ba  mươi  hai  người  kia 

mỗi người làm chúa một cõi trời, thống trị nhân dân trong nước mình, phước 

đức, trí huệ vô lượng, được người đời lễ bái. 

Bởi vậy, kính mong chư vị đại đức đều sanh lòng hoan hỷ hớn hở, phát 

lòng tùy hỷ, xuất tiền, xuất lực, tam luân không tịch5 , vô trụ sanh tâm, công 

đức  vô  lượng.  Hiện  tại  muốn  ấn  loát  hơn  một  ngàn  cuốn  Gia  Ngôn  Lục, 

riêng Khưu cư sĩ đã phát tâm xin in một ngàn cuốn. Ðem công đức này hồi 

hướng pháp giới chúng sanh cùng sanh Tịnh Ðộ. Ðấy là nhân duyên thứ ba. 

Ba điều duyên khởi  vừa  lược thuật trên  đây đều  nói đúng theo sự thực, 

chứ chẳng phải là lời thêu dệt, cốt để bày tỏ những điều ấp ủ trong lòng tôi, 

nhằm  nói  lên  nguyện  lực  Phật  Di  Ðà  rộng  sâu,  công  đức  niệm  Phật  thù 

thắng, đọc Văn Sao lợi ích vô tận. Chỉ nguyện bậc trưởng bối xem đến, phát 

lòng từ bi chỉ dạy, người ngang hàng nghe đến, sanh ý niệm tham khảo, tùy 

hỷ. Kẻ vãn bối biết đến sẽ sanh lòng hỗ trợ, tăng trưởng pháp. Từ một truyền 

mười, mười truyền trăm, trăm truyền ngàn, ngàn truyền vạn, cha mẹ dạy bảo 

con cái, thầy dạy trò, quan  trên dạy bảo cấp dưới, từ gần  lan ra  xa, phổ độ 

hữu tình, chỉ mong mình lẫn người cùng dự trong Liên Trì Hải Hội, chúng u 

minh  cùng  nhập  Di  Ðà  Nguyện  Hải,  đều  thành  Chánh  Giác,  cùng  hóa  độ 

chúng sanh. 

Con chỉ  mong  mười phương Tam  Bảo,  hộ pháp  long thiên cùng  xét soi 

tấm  lòng  thành  khẩn  của  con  đỏ,  cùng  rủ  lòng  từ  mẫn  gia  bị.  Phổ  nguyện 

thập phương thiện tín, chư vị đại đức, đều sanh tâm từ bi hỷ xả, cùng khởi ý 

niệm  ủng  hộ  Tam  Bảo. Chỉ  mong  những ai thấy  nghe đều phát Bồ Ðề tâm, 

hết  một  báo  thân  này,  cùng  sanh  về  Cực  Lạc.  Nếu  được  như  thế  thì  pháp 

môn may mắn lắm, chúng sanh may mắn lắm! 



Trung Hoa Dân Quốc năm thứ 71 (1982), tháng Giêng âm lịch, tiết Nguyên 

Tiêu, Bản Kiều Thường Tàm Quý Tăng Thích Ngộ Tông kính soạn  



  

---o0o--- 



ẤN QUANG PHÁP SƯ GIA NGÔN LỤC,  

Phần 1  

I. TỊNH ĐỘ THÙ THẮNG  

*  Lớn  lao thay! Ðiều được pháp  môn  Tịnh Ðộ chỉ dạy  là  “tâm này làm 

 Phật, tâm này là Phật”,  chỉ thẳng tâm người. Nếu vẫn cho là kém kỳ lạ, đặc 

biệt  thì  mỗi  niệm  niệm  Phật  chính  là  thành  Phật  ngay  trong  niệm  ấy.  Ðộ 

khắp ba căn, thống nhiếp Thiền, Luật, Giáo. Như mưa đúng thời nhuần thấm 

vạn vật; giống như biển cả dung nạp trăm sông. 

Hết thảy pháp Thiên, Viên, Ðốn, Tiệm, không pháp nào chẳng phát xuất 

từ  pháp  giới  này.  Hết  thảy  hạnh  Ðại,  Tiểu,  Quyền,  Thiệt,  không  hạnh  nào 

chẳng quy về nơi pháp giới này. Chẳng đoạn Hoặc nghiệp, liền được dự vào 

hàng  Bổ  Xứ,  viên  mãn  Bồ  Ðề  ngay  trong  một  đời  này.  Chúng  sanh  trong 

cửu giới lìa môn này thì trên là chẳng thể viên thành Phật đạo. Mười phương 

chư Phật bỏ pháp môn này thì dưới là chẳng thể lợi khắp quần manh. Bởi đó, 

trọn  Hoa  Nghiêm  hải  chúng  cùng  tuân  theo  mười  đại  nguyện  vương;  Pháp 

Hoa vừa xưng một tiếng liền chứng Thật Tướng các pháp. 

[Tịnh  Ðộ  là]  hạnh  phương  tiện  tối  thắng  nên  trong  luận  Khởi  Tín,  ngài 

Mã  Minh  bảo  là  dễ  hành  mau  đến;  ngài  Long  Thọ  xiển  dương  pháp  này 

trong luận Tỳ Bà Sa. Hậu thân của đức Thích Ca là ngài Trí Giả nói ra Thập 

Nghi  Luận  chuyên  chí  Tây  Phương.  Sư Vĩnh  Minh  là  Phật  Di  Ðà  thị  hiện, 

soạn Tứ Liệu Giản, chung thân niệm Phật dẫn tam thừa ngũ tánh cùng chứng 

Chân Thường, đưa thượng thánh hạ phàm cùng lên bờ kia. 

Vì  thế  pháp  môn  này  cả  cửu  giới  cùng  hướng  về,  mười  phương  cùng 

khen ngợi. Ngàn kinh cùng xiển dương, vạn luận đều tuyên thuyết. Thật có 

thể  nói  là  pháp  cực  đàm  của  một  đời  giáo  hóa  [của  Ðức  Phật],  là  đại  giáo 

Nhất  Thừa  vô thượng. Chẳng trồng cội  đức thì trải bao kiếp khó  gặp được. 

Ðã được thấy nghe phải siêng tu tập. 



* Giáo - Lý - Hạnh - Quả là cương tông của Phật pháp. Nhớ Phật, niệm 

Phật thực là đường tắt để đắc đạo. Thời xưa, cứ tu một pháp thì cả bốn (Giáo 

- Lý - Hạnh - Quả) đều đủ. Còn đời này nếu bỏ Tịnh Ðộ thì hoàn toàn chẳng 

chứng được đạo quả. Ấy là vì cách biệt thánh đã xa, căn tánh con người hèn 

kém, nếu chẳng cậy vào Phật lực, quyết khó được giải thoát. 

Như đã  nói:  “Pháp môn  Tịnh Ðộ nhiếp khắp căn cơ thượng, trung, hạ; 

 cao  trỗi  hơn  Luật,  Giáo,  Thiền  Tông,  thực  là  lòng  từ  bi  triệt  để  của  chư 

 Phật, chỉ bày thể tánh sẵn có của chúng sanh, dẫn tam thừa ngũ tánh đồng 

 quy  cõi  tịnh,  đưa  thượng  thánh  hạ  phàm  cùng  chứng  Chân  Thường.  Cửu 

 giới chúng sanh lìa pháp này thì trên chẳng thể viên thành Phật đạo. Mười 

 phương chư Phật bỏ pháp môn này thì dưới chẳng thể lợi khắp quần manh”.  

Thế  nên,  vãng  thánh  tiền  hiền  (thánh  hiền  đời  trước) ai  nấy  đều  hướng 

về. Ngàn kinh vạn luận đâu đâu cũng chỉ quy. Từ sau hội Hoa Nghiêm dẫn 

khởi quy hướng, các đại Bồ Tát tận khắp mười phương thế giới không vị nào 

chẳng cầu sanh Tịnh Ðộ; kể từ khi diễn thuyết tại Kỳ Viên đến nay, cuối hết 

thảy các trước thuật của Tây Thiên, Ðông Ðộ đều quy kết Liên Bang. 



* Cổ nhân nói:  “Thân người khó được, trung quốc6  khó sanh, Phật pháp 

 khó  nghe,  sanh  tử  khó  xong” .  Chúng  ta  may  mắn  được  thân  người,  sanh  ở 

trung  quốc,  được  nghe  Phật  pháp.  Ðiều  bất  hạnh  là  tự  thẹn  nghiệp  chướng 

sâu nặng, không sức đoạn Hoặc để mau thoát khỏi Tam Giới, liễu sanh thoát 

tử; nhưng lại may mắn được nghe đức Như Lai ta tâm bi triệt để nói ra pháp 

môn Tịnh Ðộ là pháp đại quyền xảo, phương tiện lạ lùng, khiến hàng phàm 

phu lè tè sát đất được đới nghiệp vãng sanh, thật không còn gì may mắn hơn 

nữa! Nếu chẳng phải là từ vô lượng kiếp đến nay đã trồng thiện căn sâu dày, 

làm sao nghe được pháp chẳng thể nghĩ bàn này? Chẳng nên gấp sanh lòng 

tin chân thành, phát nguyện cầu sanh ư? 



* Trộm nghe Tịnh Ðộ chính là pháp tỏ bày rốt ráo bổn hoài của Phật, cao 

vượt hết thảy Thiền - Giáo - Luật, thống nhiếp hết thảy Thiền - Giáo - Luật. 

Nói  gọn thì  một  lời,  một câu,  một kệ,  một sách đều có thể  gồm trọn không 

còn sót. Nói rộng  ra, dù  huyền  ngôn của Tam Tạng  mười  hai bộ kinh, diệu 

nghĩa của chư Tổ năm tông cũng chẳng thể diễn giảng trọn [pháp môn Tịnh 

Ðộ này]. 

Giả  sử  khắp  cả  đại  địa  chúng  sanh  đều  thành  Chánh  Giác,  hiện  tướng 

lưỡi rộng dài, dùng sức thần thông, sức trí huệ, vi trần nói, cõi nước nói, nói 

hăm hở, nói không gián đoạn, vẫn còn chưa thể tận nổi! Bởi lẽ Tịnh Ðộ vốn 

là chẳng thể nghĩ bàn. 

Hãy  thử  nghĩ  xem:  Hoa Nghiêm đại  kinh  là  vua trong  Tam  Tạng, trong 

phẩm cuối cùng quy trọng nơi nguyện vương. Áo điển Pháp Hoa mầu nhiệm 

đứng  đầu  các  kinh,  nghe  kinh  liền  vãng  sanh,  địa  vị  ngang  với  Ðẳng  Giác. 

Vậy thì ngàn kinh muôn luận đâu đâu đều chỉ quy Tịnh Ðộ là có nguyên do 

vậy. 

Văn  Thù phát  nguyện, Phổ  Hiền khuyến  khích.  Trong  hội Ðại  Tập, đức 

Như Lai thọ ký rằng: Trong đời Mạt Pháp, không do pháp này chẳng thể đắc 

độ.  Trong  luận  Tỳ  Bà  Sa,  ngài  Long  Thọ  phán  định  là  pháp  dễ  hành,  mau 

thoát  sanh  tử.  Thế  nên,  vãng  thánh  tiền  hiền  người  người  hướng  đến,  nào 

phải phí công toi! Thật có thể nói là cả một đời giáo hóa đều chỉ là để đặt cơ 

sở cho pháp môn Niệm Phật! 

Chẳng phải chỉ có thế! Phàm hết thảy cảnh giới đối ứng sáu căn, tức là: 

núi, sông, đại địa, sáng, tối, sắc, không, thấy, nghe, hay, biết, thanh, hương, 

vị v.v... không gì chẳng phải là văn tự để phô diễn, xiển dương Tịnh Ðộ đó 

sao?  Lạnh  -  nóng  đắp  đổi,  già  -  bệnh  chen  nhau,  lụt,  hạn,  chiến  tranh,  tật 

dịch,  bạn  ma,  tà  kiến,  không  gì  chẳng  phải  là  để  răn  nhắc  cảnh  tỉnh  con 

người mau cầu sanh Tịnh Ðộ đó ư? Nói rộng ra, há có thể trọn hết được sao? 

Còn như bảo “một lời đã gộp hết cả” thì lời đó là “Tịnh”. Tịnh đến cùng 

cực thì sáng tỏ, thông suốt. Nếu chưa  đạt  Diệu Giác,  há dễ đảm đương  nổi 

một lời này ư? Nghiên cứu bài tụng Lục Tức Thành Phật7  thì sẽ biết. 

“Một câu” là “Tín, Nguyện, Hạnh”. Với Tín - Nguyện - Hạnh thì không 

Tín chẳng đủ để khởi Nguyện. Không Nguyện thì chẳng đủ để dẫn dắt Hạnh. 

Không có diệu hạnh Trì Danh thì chẳng đủ để viên mãn điều mình Nguyện, 

chứng điều mình tin. Hết thảy kinh luận Tịnh Ðộ đều phát minh ý chỉ này. 

“Một kệ” là kệ tán Phật8: Nêu chánh báo để gồm thâu  y báo, thuật Hóa 

Chủ  để  bao  gồm  đồ  chúng;  tuy  chỉ  gồm  tám  câu  nhưng  đã  nêu  trọn  đại 

cương của cả ba kinh Tịnh Ðộ. 

Một cuốn sách là cuốn Tịnh Ðộ Thập Yếu. Chữ chữ đều là bến cầu9  cho 

đời  Mạt  Pháp.  Lời  lời  đều  là  gương  báu  của  Liên  Tông.  Buốt  lòng  trào  lệ, 

phanh tim vẩy máu, xứng tánh phát huy, chỉ bày cốt tủy. Dù dùng những thí 

dụ  như  cứu  người  chết  đuối,  cứu  người  bị  lửa  cháy  vẫn  chẳng  thể  diễn  tả 

lòng thống thiết [của chư Tổ] được. Bỏ qua  [sách  này] thì chánh tín  không 

do đâu mà sanh được, tà kiến không do đâu mà diệt được! 



* Nên biết rằng chúng ta từ vô thỉ đến nay đã tạo ác nghiệp vô lượng, vô 

biên.  Kinh  Hoa  Nghiêm  dạy:  “Giả  sử  ác  nghiệp  có  thể  tướng  thì  mười 

 phương hư không chẳng thể chứa đựng nổi”.  Lẽ đâu tu trì lơ mơ, hời hợt, lại 

tiêu nổi được nghiệp ư? Bởi vậy, Thích Ca, Di Ðà, giáo chủ hai cõi, đau đáu 

nghĩ  đến  chúng  sanh  không  sức  đoạn  Hoặc,  riêng  mở  ra  một  pháp  môn 

nương vào từ lực của Phật để đới nghiệp vãng sanh. Lòng hoằng từ đại bi ấy 

dù trời đất, cha mẹ cũng chẳng thể bằng được một phần Hằng hà sa. Chỉ nên 

phát lòng thẹn hổ, phát tâm sám hối mới tự có thể được Phật gia bị, nghiệp 

tiêu, thân an thôi! 



*  Hòa Thượng Thiện Ðạo  nói:  “Nếu muốn học về Giải thì hết thảy các 

 pháp  từ  địa  vị  phàm  phu  cho  đến  địa  vị  Phật,  không  pháp  nào  chẳng  nên 

 học. Nếu muốn học về Hạnh, nên chọn lấy một pháp khế lý, khế cơ, chuyên 

 tinh tận  sức  mới  mau  chứng  được  lợi  ích  chân  thật.  Nếu  không  thì từ  kiếp 

 này qua kiếp nọ vẫn khó xuất ly!”  Pháp khế lý, khế cơ Ngài nói đó không gì 

hơn là Tín Nguyện Trì Danh Cầu Sanh Tây Phương! 



* Kinh A Di Ðà, kinh Vô Lượng Thọ, kinh Quán Vô Lượng Thọ gọi là 

“Tịnh  Ðộ  Tam  Kinh”,  chuyên  luận  về  sự  lý  duyên  khởi  của  Tịnh  Ðộ.  Các 

kinh  Ðại  Thừa  khác  đều  nói  kèm  về  Tịnh  Ðộ.  Nhưng  kinh  Hoa  Nghiêm 

chính  là  khi  đức  Như  Lai  mới  thành  Chánh  Giác,  vì  bốn  mươi  mốt  địa  vị 

Pháp  Thân  Ðại  Sĩ  mà  xứng  tánh  giảng  thẳng  diệu  pháp  Nhất  Thừa.  Cuối 

kinh, Thiện Tài đi tham học khắp các thiện tri thức. Sau khi chứng ngộ như 

chư Phật, Thiện Tài đồng tử được Phổ Hiền Bồ Tát giảng cho nghe mười đại 

nguyện  vương.  Ngài  dạy  Thiện  Tài  và  khắp  Hoa  Nghiêm  hải  chúng  hồi 

hướng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới ngõ hầu được viên mãn Phật 

Quả. 

Trong Quán kinh, phần nói về hạ phẩm hạ sanh, kẻ ngũ nghịch -thập ác 

đủ  các  điều  bất  thiện,  lúc  lâm  chung  tướng  địa  ngục  hiện,  có  thiện  tri  thức 

dạy cho niệm Phật. Kẻ ấy liền vâng lời dạy, xưng niệm Phật danh, chưa đầy 

mười tiếng liền thấy Hóa Thân Phật đưa tay tiếp dẫn vãng sanh. 

Kinh  Ðại  Tập  dạy:  “Ðời  Mạt  Pháp  ức  ức  người  tu  hành,  hiếm  có  một 

 người  đắc  đạo.  Chỉ  có  nương  vào  Niệm  Phật  mới  thoát  khỏi  sanh  tử”.  Do 

đấy, ta biết rằng pháp niệm Phật là đạo để thượng thánh hạ phàm cùng tu, là 

pháp dù trí hay ngu đều hành được. Hạ thủ dễ, thành công cao, dùng sức ít 

nhưng  được  hiệu  quả  nhanh.  Do  chuyên  cậy  vào  Phật  lực  nên  lợi  ích  thù 

thắng,  vượt  trội  những  giáo  pháp  thông  thường.  Người  xưa  nói:  “Các  môn 

 khác học đạo như kiến bò lên núi cao. Niệm Phật vãng sanh như căng buồm 

 thuận gió, nước xuôi” , thật rất khéo hình dung vậy! 



* Ðại Giác Thế Tôn thương các chúng sanh mê trái tự tâm, luân hồi lục 

đạo,  trải  bao  kiếp  dài  lâu  chưa  thể  thoát  ra.  Do  vậy,  Ngài  hưng  khởi  Vô 

Duyên  Từ,  vận  lòng  bi  đồng  thể,  thị  hiện  sanh  trong  thế  gian,  thành  Ðẳng 

Chánh  Giác,  tùy  thuận  cơ  nghi  nói  rộng  các  pháp.  Nói  đại  cương,  gồm  có 

năm tông. Năm tông gì? Là Luật, là Giáo, là Thiền, là Mật, là Tịnh. 

Luật  là  thân  Phật,  Giáo  là  lời  Phật,  Thiền  là  tâm  Phật.  Sở  dĩ  Phật  được 

gọi là Phật chỉ là do ba pháp này mà thôi. Sở dĩ đức Phật độ sanh cũng chỉ là 

do ba pháp này. Nếu chúng sanh thật sự có thể nương theo Luật, Giáo, Thiền 

tu trì thì ba nghiệp của chúng sanh sẽ chuyển thành ba nghiệp của chư Phật. 

Ba  nghiệp  đã  chuyển  thì  phiền  não  chính  là  Bồ  Ðề,  sanh  tử  chính  là  Niết 

Bàn. 

Lại  sợ  túc  nghiệp  sâu  nặng  chẳng  thể  dễ  chuyển  nên  dùng  sức  đà-ra-ni 

tam mật gia trì để un đúc. Hoặc lại sợ rằng căn khí kém cỏi, chưa được giải 

thoát, phải thọ sanh lần nữa sẽ khó tránh khỏi mê lầm; vì thế đặc biệt mở ra 

một  môn  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ,  ngõ  hầu  dù  thánh  hay 

phàm  đều  cùng  vãng  sanh  Tây  Phương  ngay  trong  đời  này.  Bậc  thánh  thì 

mau chứng Vô Thượng Bồ Ðề, kẻ phàm thì vĩnh viễn thoát khỏi sanh tử trói 

buộc. Do dựa vào từ lực của Phật nên công đức, lợi ích chẳng thể nghĩ bàn. 

Nên biết rằng:  Luật là  nền tảng của Giáo, Thiền,  Tịnh, Mật. Nếu chẳng 

nghiêm trì giới cấm sẽ chẳng thể đạt được lợi ích chân thật nơi Giáo, Thiền, 

Tịnh, Mật. Như lầu cao vạn trượng, nếu nền  móng chẳng vững thì chưa cất 

xong đã sụp. Tịnh là chỗ quy túc của Giáo, Thiền, Tịnh, Mật, như trăm sông, 

vạn dòng đều đổ vào biển cả. 

Bởi  lẽ, pháp  môn  Tịnh Ðộ  là  pháp  môn để  mười phương chư Phật trên 

thành  Phật  đạo,  dưới  độ  chúng  sanh,  thành  thỉ,  thành  chung.  Vì  thế  trong 

phẩm Nhập Pháp Giới kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài được ngài Phổ Hiền gia 

bị, khai thị, chứng được Ðẳng Giác. Ðức Phổ Hiền lại khuyên Thiện Tài nên 

phát mười đại nguyện vương, hồi hướng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới  ngõ  hầu  mau  viên  mãn  Phật  Quả.  Ngài  lại  dùng  pháp  này  phổ  khuyến 

toàn bộ Hoa Tạng đại chúng [nên tu tập như thế]. 

Trong Quán Vô  Lượng Thọ Phật  Kinh, phần  nói  về Hạ Phẩm  Hạ Sanh, 

hạng  người  ngũ  nghịch thập ác, sắp đọa địa ngục  A Tỳ, được thiện tri thức 

dạy  cho  niệm  Phật,  niệm  mười  tiếng  hoặc  chỉ  niệm  mấy  tiếng  là  mạng 

chung, cũng vẫn được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. 

Xem  đó  thì  trên  từ bậc  Ðẳng  Giác  Bồ  Tát chẳng  thể  ra  khỏi  pháp  này, 

dưới đến kẻ tội ngũ nghịch, thập ác cũng có thể chứng nhập pháp này. Công 

đức,  lợi  ích của pháp  môn đây  vượt trỗi  hơn  [các  giáo pháp khác trong] cả 

một đời giáo hóa của Ðức Phật. Bởi lẽ, các giáo pháp khác toàn dạy dùng tự 

lực để thoát ly sanh tử. Kẻ chưa đoạn Hoặc, nương vào từ lực của Phật liền 

có  thể  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Kẻ  đã  đoạn  Hoặc  nếu  nương  theo  từ  lực  của 

Phật sẽ chóng chứng được phẩm vị cao. 

Vì thế, đây là một pháp môn đặc biệt nhất trong cả một đời giáo hóa của 

Ðức Phật, chẳng thể dùng  những  giáo pháp thông thường để bàn  luận pháp 

này được! Do đó, các kinh Ðại Thừa như kinh Hoa Nghiêm, Pháp Hoa v.v..., 

các đại Bồ Tát như Văn Thù, Phổ  Hiền...; các đại tổ sư như Long  Thọ, Mã 

Minh... đều hiển thị, xiển dương, khen ngợi, chỉ dạy, phổ khuyến vãng sanh. 



*  Ðức  Di  Ðà,  đức  Thích  Ca  trong  những  kiếp  xưa,  phát  đại  thệ  nguyện 

độ  thoát  chúng  sanh.  Vị  này  thì  thị  hiện  sanh  trong  uế  độ,  dùng  nhơ,  dùng 

khổ chiết phục, hòng đưa chúng sanh đi. Vị kia thì an cư Tịnh Ðộ, dùng tịnh, 

dùng vui nhiếp thọ để lôi kéo, uốn nắn. 

Ông  chỉ  thấy  ngu  phu,  ngu  phụ  cũng  niệm  Phật  được  bèn  coi  thường 

Tịnh Ðộ; sao chẳng thấy trong phẩm Nhập Pháp Giới của kinh Hoa Nghiêm, 

sau khi Thiện Tài đã chứng ngộ ngang với chư Phật thì Phổ Hiền Bồ Tát bèn 

chỉ  dạy  phát  khởi  mười  đại  nguyện  vương,  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  hòng  viên  mãn  Phật  Quả?  Huống  hồ  Bồ  Tát còn 

đem  pháp  này  khuyên  khắp  cả  Hoa  Tạng  hải  chúng  nữa?  Hoa  Tạng  Hải 

Chúng không một ai là phàm phu, nhị thừa, toàn là Pháp Thân Ðại Sĩ thuộc 

bốn  mươi  mốt địa  vị, cùng phá  vô  minh, cùng chứng pháp tánh, đều có thể 

do bổn nguyện hiện làm Phật trong thế giới không có Phật. 

Hơn  nữa, trong biển  Hoa Tạng, tịnh độ  vô lượng,  nhưng ai  nấy đều  hồi 

hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  đủ  biết  là  vãng  sanh  Cực 

Lạc chính là huyền môn để thoát khổ, là đường tắt để thành Phật. Vì thế, từ 

xưa tới nay, trong tất cả tùng lâm Thiền, Giáo, Luật, không đâu chẳng sớm 

chiều trì danh hiệu Phật cầu sanh Tây Phương vậy. 



* Hết thảy chúng sanh vốn sẵn có trí huệ, đức tướng Như Lai. Chỉ do mê 

chân theo vọng, quay lưng với Giác, xuôi theo trần lao, nên toàn thể chuyển 

thành phiền  não, ác  nghiệp. Vì thế phải trải bao  kiếp dài  lâu,  luân  hồi sanh 

tử.  Như  Lai  thương  xót  giảng  ra  các  pháp  khiến  họ  bỏ  vọng  quy  chân, 

ngoảnh mặt với trần lao, xuôi theo giác ngộ, khiến cho toàn thể phiền não ác 

nghiệp lại trở thành trí huệ, đức tướng. Từ đây cho đến cùng tột đời vị lai, an 

trụ trong cõi Thường Tịch Quang. Khác nào nước đóng thành băng, băng lại 

tan  thành  nước, thể  vốn chẳng khác,  nhưng công dụng thực khác  nhau  một 

trời một vực. 

Nhưng căn cơ chúng sanh có Tiểu, có Ðại,  mê có cạn, có sâu; Phật tùy 

thuận cơ nghi của mỗi người khiến ai nấy đều được lợi ích. Pháp môn Ngài 

nói  ra  mênh  mông  như  Hằng  sa,  nhưng  cầu  lấy  pháp  chí  viên,  chí  đốn,  tối 

diệu, tối huyền, hạ thủ dễ, thành công cao, dùng sức ít được hiệu quả nhanh, 

độ khắp ba căn, thống nhiếp các pháp, thượng thánh hạ phàm cùng chung tu, 

đại  cơ  cùng  tiểu  căn  cùng  lãnh  thọ  được  thì  không  gì  thù  thắng,  siêu  tuyệt 

bằng pháp môn Tịnh Ðộ. Vì sao nói thế? 

Hết  thảy  pháp  môn  tuy  đốn  -  tiệm  khác  nhau,  quyền  -  thật  đều  khác, 

nhưng đều phải dụng công tu tập sâu xa mới hòng đoạn Hoặc, chứng chân, 

xuất  ly  sanh  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh.  Ðó  gọi  là  cậy  vào  tự  lực,  không 

nương dựa vào điều gì khác cả. Nếu như còn chút Hoặc chưa tận thì vẫn bị 

luân  hồi  như cũ.  Ðấy  đều  là  các  pháp  phải  thấu  đạt  lý  rất  sâu,  chẳng  dễ  tu 

tập.  Nếu  chẳng  phải  hạng  sẵn  có  linh  căn  từ  trước,  đời  này  thật  khó  lòng 

chứng nhập. 

Chỉ có mình pháp môn Tịnh Ðộ, chẳng luận là phú quý hay bần tiện, già, 

trẻ, gái, trai, trí, ngu, tăng, tục, sĩ, nông, công, thương, hết thảy  hạng  người 

đều  tu  tập  được  là  do  đại  bi  nguyện  lực  của  đức  A  Di  Ðà  Phật  nhiếp  thủ 

chúng sanh khổ não cõi Sa Bà. Vì thế, so với các pháp môn khác, tu Tịnh Ðộ 

đắc quả dễ dàng hơn. 



*  Một  niệm  tâm  tánh  của  chúng  sanh  và  một  niệm  tâm  tánh  của  Phật 

chẳng hai. Tuy còn mê chưa giác, khởi Hoặc tạo nghiệp, gây đủ các tội, Phật 

tánh sẵn có  vẫn  không  bị tổn thất. Ví  như  ma-ni bảo châu  vứt  nhà  xí, sánh 

cùng phẩn uế trọn chẳng khác gì. Kẻ ngu chẳng biết là báu, coi hệt như phẩn 

uế. Người trí biết là diệu bảo vô giá, chẳng hiềm ô uế, vào trong nhà xí nhặt 

lên,  dùng  đủ  mọi  cách  gột  rửa  cho  sạch.  Sau  đó,  treo  lên  tràng  cao,  liền 

phóng đại quang minh, tùy lòng người muốn gì đều tuôn khắp các thứ báu. 

Bởi đó kẻ ngu mới biết là quý báu. 

Ðại Giác Thế Tôn thấy các chúng sanh cũng giống như vậy: do hôn mê, 

đảo,  Hoặc,  gây  đủ  ngũ  nghịch,  thập  ác,  vĩnh  viễn  đọa  trong  đường  ác  tam 

đồ; Phật không hề có tâm niệm vứt bỏ, luôn tìm kiếm cơ duyên, hiển nhiên 

hoặc  ngầm  gia  bị  cho,  vì  họ  thuyết  pháp,  mong  họ  giũ  sạch  Hoặc  nghiệp 

huyễn  vọng,  ngộ  Phật  tánh  chân  thường,  mãi  cho  đến  khi  viên  chứng  Vô 

Thượng Bồ Ðề mới thôi. Ðối với kẻ tội tày đình, ác cùng cực cũng vẫn như 

vậy. Với kẻ tội nghiệp ít, dạy cho tu Giới và Thiện. Với người có sức thiền 

định sâu, không một ai là chẳng [được Phật hóa độ] như vậy. 

Phàm  là trong  tam  giới,  người  nhiếp được tâm, chế  ngự được các phiền 

hoặc, nhưng còn chấp thân, tình chủng vẫn còn; một khi phước báo hết, sanh 

xuống cõi dưới, gặp cảnh, đụng duyên, lại khởi Hoặc tạo nghiệp. Do nghiệp 

cảm  khổ,  luân  hồi  lục  đạo  không  lúc  nào  xong.  Vì  thế  kinh  Pháp  Hoa 

bảo:  “Ba cõi không an giống như nhà cháy. Các khổ đầy dẫy, thật đáng sợ 

 hãi”.  Nếu  chẳng  phải  là  kẻ  nghiệp  tận,  tình  không,  đoạn  Hoặc  chứng  chân 

thì chẳng có hy vọng thoát khỏi tam giới. 

Nay chỉ có  mỗi pháp  môn Tịnh Ðộ, cốt sao lòng tin chân thành, nguyện 

thiết  tha,  trì  danh  hiệu  Phật,  liền  có  thể  nương  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây 

Phương.  Ðã  được  vãng  sanh  liền  nhập  Phật  cảnh  giới,  thọ  dụng  như  Phật, 

phàm  tình,  thánh  kiến  thứ  gì  cũng  chẳng  sanh.  Thật  là  ngàn  phần  ổn  thỏa, 

vạn phần thích đáng, là pháp môn vạn phần chẳng thể bỏ sót vậy. Nay đang 

lúc Mạt Pháp, bỏ pháp môn này thì không còn có cách nào khác cả. 



*  Phật  quang  chính  là  trí  huệ  có  sẵn  ngay  trong  tâm  của  phàm,  thánh, 

chúng sanh và Phật trong mười pháp giới. Tâm ấy thể lộ quang minh chiếu 

suốt, trạm tịch, thường hằng, bất sanh, bất diệt, vô thỉ, vô chung, theo chiều 

dọc tột cùng ba đời nhưng ba đời bởi đó mà  mất hết, theo chiều ngang trọn 

khắp mười phương nhưng mười phương bởi đó tiêu sạch. Nếu bảo là Không 

thì  vạn  đức  cùng  hiển  bày  trọn  vẹn.  Nếu  bảo  là  Có  thì  một  trần  chẳng  lập. 

Chính là hết thảy pháp nhưng lìa hết thảy tướng. Tại phàm chẳng giảm, nơi 

thánh chẳng tăng. Dù có ngũ nhãn cũng chẳng thấy được, có tứ biện tài cũng 

chẳng  diễn tả  được;  nhưng pháp  nào cũng phải  nương  vào sức  nó, chỗ  nào 

cũng gặp nó cả. 

Nhưng  do  chúng  sanh  chưa  triệt  ngộ  nên  chẳng  những  không  thọ  dụng 

được, trái lại còn dùng sức chẳng thể nghĩ bàn ấy để khởi Hoặc tạo nghiệp. 

Do nghiệp cảm khổ đến nỗi sanh tử, luân hồi không lúc nào xong, dùng chân 

tâm  thường  trụ để  lãnh  huyễn báo sanh diệt. Ví  như đang say  thấy  nhà cửa 

quay cuồng, nhà thật sự chẳng quay; mê bảo là phương vị di chuyển, phương 

vị thật sự chẳng dời động! Toàn là do vọng nghiệp hóa hiện, trọn không có 

pháp nào để được cả. 

Vì  thế,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Thế  Tôn  thị  hiện  thành  Phật  đạo,  lúc  Ngài 

chứng ngộ triệt để Phật quang bèn than:  “Lạ thay! Lạ thay! Hết thảy chúng 

 sanh đều có đủ Như Lai trí huệ, đức tướng, chỉ do vọng tưởng, chấp trước 

 nên  chẳng  thể  chứng  đắc.  Nếu  lìa  được  vọng  tưởng  thì  Nhất  Thiết  Trí,  Tự 

 Nhiên Trí, Vô Ngại Trí sẽ được hiện tiền”.  

Kinh Lăng Nghiêm chép:  “Diệu tánh viên minh lìa các danh tướng, vốn 

 chẳng  có  thế  giới,  chúng  sanh.  Do  vọng  mà  có  sanh,  do  sanh  nên  có  diệt. 

 Sanh  diệt  gọi  là  Vọng.  Diệt  vọng  gọi  là  Chân.  Ðấy  gọi  là  Như  Lai  Vô 

 Thượng Bồ Ðề hay Ðại Niết Bàn, hai danh hiệu sử dụng lẫn nhau”.  

Ngài  Bàn  Sơn  nói:  “Một  mảnh  trăng  tâm  lưỡi  liềm,  nuốt  mất  ánh  sáng 

 muôn  vật.  Tâm  chẳng  chiếu  cảnh,  cảnh  cũng  chẳng  còn.  Tâm,  cảnh  cùng 

 mất, còn là vật gì?”  

Ngài  Quy  Sơn  nói:  “Linh  quang  riêng  chiếu,  thoát khỏi  căn  - trần.  Thể 

 lộ  chân  thường,  chẳng  phiền  văn  tự.  Tâm  tánh  chẳng  nhiễm,  vốn  tự  viên 

 thành. Chỉ lìa vọng niệm tức Như Như Phật”.  

Do đấy, biết rằng mọi ngôn giáo của Phật, Tổ, không lời nào chẳng phải 

là  nhằm chỉ bày tâm  tánh sẵn có của chúng sanh, khiến  họ bỏ  mê quy  ngộ, 

phản bổn hoàn nguyên (trở về nguồn gốc) đó thôi! Nhưng chúng sanh căn cơ 

có sâu cạn, mê có dày, mỏng, nếu chẳng nhọc nhằn dùng mọi thứ ngôn giáo 

để khai thị, chỉ dẫn, dùng các thứ pháp môn để đối trị thì mỗi người nhờ đâu 

mới  nhìn  xuyên  được  mây  mê  che  lấp  tánh  không,  thấy  được  vầng  tâm 

nguyệt? 

Bởi thế,  lúc Như Lai  mới thành đạo, trước hết  ngài diễn  giảng Ðại  Hoa 

Nghiêm,  luận  thẳng  vào  đại  pháp  vượt  ngoài  cửu  giới,  chẳng  xen  lẫn  với 

pháp Quyền - Tiểu,  hòng  những  hàng đại  cơ túc căn thành  thục đều chứng 

Chân  Thường,  vượt  lên  bến  Giác.  Lại  do  độn  căn  chúng  sanh  chưa  được 

hưởng lợi ích, Phật liền khéo dẫn dụ dần dần, tùy cơ diễn thuyết: hoặc dùng 

Ngũ  Giới,  Thập  Thiện  để  nhiếp  phục  hai  thừa  nhân  -  thiên  khiến  họ  gieo 

nhân  Phật đạo thù thắng;  hoặc là dùng  Tứ Ðế, Thập Nhị Nhân Duyên,  Lục 

Ðộ Vạn Hạnh nhiếp phục ba thừa Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát khiến họ 

chứng được cận duyên của Phật đạo. 

Bắt đầu từ thời  A  Hàm cho đến  thời  Bát  Nhã, không kinh  nào  là chẳng 

tuyên thuyết thuận theo căn tánh của chúng sanh, khiến họ lần lượt tiến dần 

trên  đường  về  nhà.  Bổn  hoài  của  Phật  vẫn  giữ  kín  chưa  nói.  Mãi  đến  thời 

Pháp  Hoa,  Phật  mới  khai  Quyền  hiển  Thật,  khai  Tích  hiển  Bổn10  ,  nhân  - 

thiên - quyền - tiểu đều là Nhất Thừa, khách làm thuê thật là con ông trưởng 

giả! Ba căn đều được thọ ký, diễn bày trọn vẹn bổn hoài xuất thế, cùng hội 

Hoa  Nghiêm  ban  sơ,  đầu  cuối  chiếu  rọi  lẫn  nhau.  Có  thể  nói  là  một  đại  sự 

nhân duyên đem giao phó trọn vẹn, không còn giấu diếm chút gì. 

Lại  vì  chúng  sanh  đời  Mạt  căn  cơ  hèn  kém,  thật  chẳng  ai  có  thể  đoạn 

Hoặc  chứng  chân.  Vì  thế,  Phật  đặc  biệt  mở  ra  một  môn  Tịnh  Ðộ  hòng 

thượng, trung, hạ căn, dù phàm hay thánh cùng lìa khỏi Sa Bà, sanh về Cực 

Lạc ngay trong đời này, chứng dần dần vô lượng quang - thọ. Lòng thâm từ 

đại bi ấy thật là chí cực không còn gì hơn được nữa! 



* Phật pháp rộng sâu như biển cả. Kẻ phàm phu sát đất nào lại có thể một 

hơi hút sạch tận nguồn, cạn đáy được? Tuy nhiên, nếu có thể sanh tâm chánh 

tín sẽ tự có thể tùy theo sức mình được hưởng lợi ích. Ví như Tu La, hương 

tượng và các loài muỗi mòng uống nước biển cả; loài nào, loài nấy uống no 

mới thôi. Ðức Như Lai xuất thế tùy thuận chúng sanh thuyết pháp khiến mỗi 

loài  được  lợi  ích  cũng  giống  như  thế.  Chúng  sanh  đời  mạt  nghiệp  chướng 

sâu dày, thiện căn cạn mỏng, tâm trí hẹp kém, thọ  mạng ngắn ngủi. Ðã thế, 

tri thức ít ỏi, ma tà, ngoại đạo tung hoành. Tu các pháp môn khác muốn ngay 

trong hiện đời đoạn Hoặc chứng chân, liễu sanh thoát tử thật là một việc hy 

hữu cực khó. 

Chỉ mỗi mình pháp Tịnh Ðộ chuyên cậy vào Phật lực. Thế nên chẳng cần 

biết đến Ðoạn, Chứng, chỉ trọng Tín - Nguyện. Nếu có đủ tín - nguyện, dẫu 

là hạng tội ác cực đại sắp đọa A Tỳ địa ngục vẫn có thể nương vào sức thập 

niệm,  mau chóng được Phật  từ tiếp dẫn  vãng sanh. Ôi! Như Lai đại  từ phổ 

độ chẳng bỏ sót một ai. Chỉ mình pháp này thật là tóm thâu trọn khắp. 



*  Pháp  môn  Niệm  Phật  nguyên  lai  ra  sao?  Do  một  niệm  tâm  tánh  của 

chúng ta giống như hư không thường hằng, bất biến. Tuy thường chẳng biến, 

nhưng  lại  niệm  niệm  tùy  duyên.  Nếu  chẳng  duyên  theo  Phật  giới  sẽ  duyên 

theo  cửu  giới.  Chẳng  duyên  theo  tam  thừa  sẽ  duyên  theo  lục  đạo.  Chẳng 

duyên theo nhân thiên, ắt sẽ duyên theo tam đồ. Do duyên theo nhiễm - tịnh 

sai khác thành ra quả báo sướng - khổ khác xa. 

Dù bản thể trọn chẳng biến đổi, nhưng Tướng và Dụng dĩ nhiên khác biệt 

một trời, một vực! Ví như hư không, mặt trời chiếu thì sáng, mây đùn thì tối. 

Tuy bản thể của hư không chẳng vì mặt trời hay mây mà tăng, giảm, nhưng 

tướng trạng  hiện rõ hay  ngăn che cố  nhiên chẳng thể  nói  là cá  mè  một  lứa. 

Do nghĩa này, Như Lai dạy mọi chúng sanh duyên niệm nơi Phật. 

Vì  thế  mới  nói:  “Nếu tâm chúng sanh nhớ  Phật, niệm  Phật thì hiện tại, 

 tương lai nhất định thấy Phật, cách Phật chẳng xa” . 

Lại nói:  “Chư Phật Như Lai là pháp giới thân vào trong tâm tưởng của 

 hết thảy chúng sanh. Vì thế, lúc tâm các ngươi tưởng Phật thì tâm ấy chính 

 là ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp phụ. Tâm này làm Phật, tâm này là 

 Phật. Biển Chánh Biến Tri của chư Phật từ tâm tưởng sanh”.  

Hễ  duyên  theo  Phật  giới  thì  tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật.  Nếu 

duyên  theo  các  giới  chúng  sanh  thì  tâm  này  làm  chúng  sanh,  tâm  này  là 

chúng  sanh.  Ðã  hiểu  vậy  rồi  mà  vẫn  chẳng  niệm  Phật,  thật  là  chuyện  chưa 

từng  có!  Một  pháp  Niệm  Phật  lấy  vạn  đức  hồng  danh  của  Như  Lai  làm 

duyên, mà vạn đức hồng danh ấy chính là Vô Thượng Giác Ðạo do đức Như 

Lai  đã  chứng  khi  Ngài  đắc  quả.  Do  lấy  Quả  Ðịa  Giác  (sự  giác  ngộ  khi  đã 

chứng  quả)  làm  Nhân  Ðịa  Tâm  (cái  tâm  dùng  để  tu  nhân),  cho  nên  Nhân 

trùm biển Quả, Quả thấu tột nguồn Nhân. Như người nhiễm hương, thân có 

mùi thơm; như tò vò nuôi nhện, lâu ngày hóa tò vò con11 . Thành Phật ngay 

trong đời này, chuyển phàm thành thánh; công năng, lực dụng của pháp này 

vượt xa hết thảy các pháp môn khác trong cả một đời giáo hóa của Ðức Phật. 

Bởi lẽ, các pháp môn khác đều cậy vào Tự Lực, phải đoạn Hoặc chứng chân 

mới hòng liễu sanh thoát tử. 

Pháp  môn  Niệm  Phật:  Tự  Lực  và  Phật  Lực  cả  hai  cùng  đủ.  Bởi  thế, 

người đã đoạn Hoặc Nghiệp sẽ mau chứng Pháp Thân. Người đầy dẫy Hoặc 

Nghiệp thì đới nghiệp vãng sanh. Pháp này cực kỳ bình thường, dù là kẻ ngu 

phu, ngu phụ cũng được hưởng lợi ích; nhưng lại cực kỳ huyền diệu, dẫu là 

Ðẳng  Giác  Bồ  Tát  cũng  chẳng  thoát  khỏi  phạm  vi  của  pháp  này.  Vì  thế, 

không một ai là chẳng tu được. Hạ thủ dễ, thành công cao. Dùng sức ít, hiệu 

quả nhanh chóng. Thật là pháp môn đặc biệt trong cả một đời giáo hóa của 

Như Lai. Vì thế, chẳng thể dùng  những  giáo lý  thông  thường để bình  luận, 

phán đoán được! Mạt Pháp chúng sanh  phước  mỏng,  huệ cạn, chướng dày, 

nghiệp sâu, chẳng tu pháp  này, toan cậy Tự Lực để đoạn  Hoặc chứng chân 

hòng liễu sanh tử thật là vạn nan, vạn nan! 



* Kể từ Ðại Giáo truyền sang Ðông (ý nói: Phật giáo truyền sang Trung 

Hoa),  Lô  Sơn  hưng  khởi  Liên  Xã,  một  xướng  trăm  hòa,  không  đâu  chẳng 

thuận theo. Nhưng những vị có đại công làm rạng rỡ Tịnh tông thì đời Bắc 

Ngụy  có  ngài  Ðàm  Loan.  Ngài  Ðàm  Loan  là  bậc  chẳng  thể  suy  lường  nổi. 

Do có việc, ngài phải xuống Nam gặp Lương Vũ Ðế; sau trở về Bắc, Vũ Ðế 

thường hướng về Bắc cúi lạy, nói: “Loan Pháp Sư là bậc nhục thân Bồ Tát!”. 

Ðời Trần - Tùy có ngài Trí Giả. Ðời Ðường có ngài Ðạo Xước, noi theo 

giáo pháp của ngài Ðàm Loan, chuyên tu Tịnh nghiệp, cả đời giảng ba kinh 

Tịnh Ðộ hơn hai trăm lượt. Từ cửa ngài Ðạo Xước, có ngài Thiện Ðạo. Cho 

đến các vị Thừa Viễn, Pháp Chiếu, Thiếu Khang, Ðại Hạnh thì liên phong đã 

thổi  khắp  cả  trung  ngoại  (trong  và  ngoài  Trung  Hoa).  Do  vậy,  tri  thức  các 

tông không ai là chẳng dùng đạo này để mật tu hoặc hiển hóa, tự lợi, lợi tha. 

Với  nhà  Thiền,  nếu  chỉ  đề  cao  hướng  thượng  thì  một  pháp  chẳng  lập, 

Phật  còn  chẳng  thèm  bận  tâm  tới,  huống  là  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ? 

Ðấy  là  Chân  Ðế:  một  pháp  đã  mất  thì  hết  thảy  đều  mất.  Nói:  “Thật  Tế  Lý 

 Ðịa chẳng nhận một mảy trần”  là nói về Tánh thể. Nếu luận đích xác về mặt 

tu trì thì lại chẳng bỏ một pháp nào, chẳng làm việc thì chẳng ăn, huống hồ 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ!  Ðấy  là  Tục  Ðế:  một  pháp  đã  lập  thì  hết  thảy 

đều lập. 

Nói:  “Trong cửa Phật sự chẳng bỏ một pháp”  là nói về Tánh sẵn đủ vậy. 

Nếu toan bỏ Tục Ðế để luận Chân Ðế thì chẳng phải là Chân Ðế, khác nào 

bỏ  tứ  đại,  ngũ  uẩn  đi  tìm  tâm  tánh.  Thân  đã  chẳng  còn,  tâm  gởi  vào  đâu? 

Nếu dùng Tục Ðế để hiển Chân Ðế thì đích thực là Chân Ðế. Như ở nơi mắt 

thì  bảo  là  thấy,  ở  tai  gọi  là  nghe;  tức  là  dùng  tứ  đại,  ngũ  uẩn  để  hiển  tâm 

tánh. 

Những điều vừa nói trên đây chính là ý chỉ lớn lao của việc chư Tổ ngầm 

tu Tịnh Ðộ; nhưng các ngài chẳng giảng rộng, thuật rõ, nên nếu chẳng hiểu 

sâu xa ý Tổ sẽ chẳng biết được. Cứ như quy chế kỳ đảo cho những vị Tăng 

mắc  bệnh  và  quy  cách  thiêu  hóa,  tống  táng  những  vị  đã  mất  do  ngài  Bách 

Trượng xác lập, ta thấy đều quy về Tịnh Ðộ. 

Có vị nói:  “Tu hành dùng niệm Phật là ổn thỏa, thích đáng”.  Ngài Chân 

Hiệt  Liễu  bảo:  “Pháp  môn  Tịnh  Ðộ  chính  là  để  tiếp  dẫn  căn  khí  thượng 

 thượng, chỉ kiêm tiếp dẫn căn khí trung hạ” . Ngài còn bảo:  “Trong cả tông 

 Tào  Ðộng  hết  thảy  đều  ngầm  tu.Do  vì  tu  Tịnh  Ðộ  thấy  Phật  giản  dị  hơn 

 Tông môn rất nhiều” . Ngài cũng bảo:  “Dù Phật hay Tổ, dù Giáo hay Thiền 

 đều tu Tịnh Ðộ, đồng quy một nguồn”.  [Những  lời ấy] đủ cho ta thấy được 

đại khái [quan điểm của các thiền sư thời ấy]. 

Kịp đến ngài Vĩnh Minh đại sư, bản thân là Cổ Phật, do nguyện xuất thế 

mới lưu lại ngôn giáo rõ ràng, soạn sách lưu truyền, hoằng dương. Ngài lại 

sợ người học chẳng rõ đường nẻo, lẫn lộn lợi hại, nên cực lực xướng ra bài 

kệ  Tứ  Liệu  Giản,  có  thể  nói  là  cương  tông  của  cả  Ðại  Tạng.  Ngài  làm  bậc 

hướng đạo  nơi đường rẽ, khiến cho  người  học chỉ trong tám  mươi chữ đốn 

ngộ  yếu  đạo  xuất  sanh  tử,  chứng  Niết  Bàn.  Tấm  lòng  đau  đáu  cứu  thế  của 

ngài thật là thiên cổ chưa từng có. 

Sau  đấy,  các  tông  sư  đều  lưu  lại  ngôn  giáo  rõ  ràng,  chuyên  khen  ngợi 

pháp  này  như  các  đại  tổ  sư:  Trường  Lô  Trách,  Thiên  Y  Hoài,  Viên  Chiếu 

Bổn,  Ðại  Thông  Bổn,  Trung  Phong  Bổn,  Thiên  Như  Tắc,  Sở  Thạch  Kỳ, 

Không  Cốc  Long  v.v...  tuy  hoằng  dương  Thiền  Tông,  vẫn  chú  trọng  khen 

ngợi Tịnh Ðộ. 

Ðến  khi  Liên  Trì  đại  sư  tham  học  với  Tiếu  Nham  Ðại  Ngộ  xong,  cân 

nhắc  mọi  bề,  đề  xướng:  “Nếu  Tịnh  nghiệp  đã  thành,  Thiền  Tông  sẽ  tự 

 chứng. Giống như tắm nơi biển cả là đã dùng nước của cả trăm sông. Thân 

 đã đến điện Hàm Nguyên, cần gì hỏi Trường An đâu nữa!”  Sau đấy, các đại 

tổ sư: Ngẫu Ích, Triệt Lưu, Tỉnh Am, Mộng Ðông v.v... không vị nào chẳng 

xướng như vậy. Bởi lẽ, lập cách hóa độ theo thời, pháp phải phù hợp căn cơ. 

Nếu không như thế, chúng sanh chẳng thể đắc độ! 

Từ đấy  về sau, Phật pháp suy  dần,  lại  thêm  quốc  gia  lắm  biến cố,  pháp 

luân cơ hồ ngừng chuyển. Dù có bậc trí thức ra sức chống chọi, nhưng chẳng 

đủ sức, đến nỗi chẳng ai hỏi đến đạo này. Nếu có ai bàn đến pháp này, người 

nghe cứ như đang bị làm phiền. May còn có một hai vị Tăng, Tục đại tâm, in 

khắc  lưu  truyền,  khiến  cho  những  lời  giáo  huấn  của  chư  Tổ  chẳng  bị  diệt, 

khiến cho người ta được tạm nghe đến thì thật không còn gì may mắn hơn! 



*  Cho  đến  khi  đại  giáo  truyền  sang  Ðông,  Viễn  công  đại  sư  (tổ  Huệ 

Viễn)  bèn  dùng  pháp  này  lập  tông.  Lúc  đầu,  ngài  muốn  cùng  đồng  học  là 

Huệ Vĩnh qua La Phù, nhưng bị pháp sư Ðạo An lưu lại. Ngài Huệ Vĩnh bèn 

một  mình  đi  trước  qua  Tầm  Dương.  Thứ  sử  Ðào  Phạm  ngưỡng  mộ  đạo 

phong của Sư, bèn lập chùa Tây Lâm cho Ngài ở. Ðấy là năm Ðinh Sửu niên 

hiệu  Thái  Nguyên  thứ  hai  (377)  đời  Hiếu  Vũ  Ðế  nhà  Ðông  Tấn.  Ðến  năm 

Thái Nguyên thứ 9 (Giáp Thân - 384), Viễn công mới đến Lô Sơn. 

Thoạt đầu, Ngài trụ tại Tây  Lâm,  nhưng bạn  tu tìm đến  quá đông, chùa 

Tây  Lâm chật  hẹp không chứa  nổi. Thứ sử Hoàn Y bèn  bắt đầu dựng chùa 

tại phía Ðông núi, đặt tên là Ðông Lâm. Ðến ngày 28 tháng Bảy năm Canh 

Dần  (390 - Thái Nguyên thứ 15), Viễn công bèn cùng tăng, tục 123  người, 

kết Liên Xã niệm Phật, cầu sanh Tây Phương, sai ông Lưu Di Dân soạn bài 

văn khắc vào đá để minh thệ. 

Pháp Sư Huệ Vĩnh cũng dự vào  Liên  Xã. Vĩnh công sống tại  Tây  Lâm, 

trong gian nhà tranh biệt lập trên đảnh núi. Khi ấy có người đi Thiền hành, 

đến  bên  thất  ngài,  liền  ngửi  thấy  mùi  hương  lạ,  nhân  đó  đặt  tên  là  Hương 

Cốc (hang thơm) để người khác suy ra thì biết. 

Lúc  Viễn  công  mới  kết  xã,  có  một  trăm  hai  mươi  ba  người  đều  là  bậc 

long  tượng  trong  pháp  môn,  Thái  Sơn  -  Bắc  Ðẩu  trong  làng  Nho.  Do  đạo 

phong của Viễn công lan tỏa nên đều rủ nhau tìm tới. Nếu tính suốt cả hơn 

ba  mươi  năm  trong  đời  Ngài  thì  số  người  dự  vào  Liên  Xã  tu  Tịnh  nghiệp, 

được tiếp dẫn vãng sanh rất nhiều không thể tính nổi. 

Sau  này,  các  vị  Ðàm  Loan,  Trí  Giả,  Ðạo  Xước,  Thiện  Ðạo,  Thanh 

Lương,  Vĩnh  Minh...  không  vị  nào  chẳng  như  thế  cả:  tự  hành,  dạy  người. 

Ngài Ðàm Loan soạn Vãng Sanh Luận Chú diệu tuyệt cổ kim. Ngài Trí Giả 

viết  Thập  Nghi  Luận  diễn  giải  đến  tột  cùng  lẽ  được  mất.  Ngài  soạn  Quán 

Kinh  Sớ giảng sâu xa cách quán tưởng đúng đắn. Ngài Ðạo Xước  giảng ba 

kinh  Tịnh  Ðộ  gần  hai  trăm  lượt.  Ngài  Thiện  Ðạo  sớ  giải  ba  kinh  Tịnh  Ðộ, 

cực  lực  khuyên  chuyên  tu.  Ngài  Thanh  Lương  sớ  giải  Phổ  Hiền  Hạnh 

Nguyện Phẩm phát huy đạo rốt ráo thành Phật. Ngài Vĩnh Minh nói Tứ Liệu 

Giản chỉ thẳng pháp liễu thoát ngay trong đời này. 

Từ xưa, các bậc cao nhân trong các tông, không vị nào lại chẳng hướng 

lòng  về  Tịnh  Ðộ,  chỉ  có  các  tông  sư  nhà  Thiền  lại  chuyên  ngầm  tu  nên 

không xiển dương rõ rệt. Từ sau khi ngài Vĩnh Minh xướng xuất, các vị mới 

lưu lại ngôn giáo rõ rệt, thiết tha khuyên tu trì. Vì thế, bài Khuyến Tu Tịnh 

Ðộ Văn của Tử Tâm Tân Thiền Sư có câu:  “Di Ðà rất dễ niệm, Tịnh Ðộ thật 

 dễ sanh”.  Còn  viết:  “Người tham thiền rất nên niệm  Phật. Nếu căn cơ độn, 

 chỉ  e  đời  này  chưa  thể  đại  ngộ,  phải  nhờ  Di  Ðà  nguyện  lực  tiếp  dẫn  vãng 

 sanh”.  Ngài  còn  viết:  “Nếu  ông  niệm  Phật  mà  chẳng  sanh  Tịnh Ðộ  thì lão 

 tăng sẽ đọa trong địa ngục kéo lưỡi”.  

Tác phẩm Tịnh Ðộ Thuyết của Chân Hiết Liễu thiền sư có câu:  “Cả một 

 tông Tào Ðộng thảy đều chú trọng ngầm tu. Là vì sao vậy? Là vì pháp môn 

 Niệm  Phật  là  đường  tắt  tu  hành,  thật  dựa  vào  Ðại  Tạng,  tiếp  dẫn  căn  khí 

 thượng thượng kiêm tiếp dẫn căn cơ trung, hạ” . 

Ngài còn viết:  “Bậc đại tượng trong Tông môn đã ngộ pháp bất hữu bất 

 không  bèn  quyết  chí  khăng  khăng  nơi  Tịnh  nghiệp.  Do  Tịnh  nghiệp  thấy 

 được Phật giản dị hơn Tông môn rất nhiều” . 

Ngài còn nói:  “Dù Phật hay Tổ, dù Giáo hay Thiền đồng quy một nguồn. 

 Nhập được pháp môn này thì vô lượng pháp môn thảy đều chứng nhập”.  

Trường Lô Trách thiền sư kết Liên Hoa Thắng Hội phổ khuyến đạo, tục 

niệm Phật cầu vãng sanh, cảm hai vị Bồ Tát Phổ Hiền, Phổ Huệ trong mộng 

đến xin dự hội. Sư liền để tên hai vị Bồ Tát đứng đầu hội. Ðủ thấy pháp này 

khế lý, khế cơ, chư thánh ngầm khen ngợi. 

Trong  hai  triều  Tống  Thái  Tông  và  Tống  Chân  Tông,  pháp  sư  Tỉnh 

Thường trụ trì chùa Chiêu Khánh ở Chiết Giang, hâm mộ đạo phong của tổ 

Lô  Sơn  Huệ  Viễn,  lập  Tịnh  Hạnh  Xã.  Ông  Vương  Văn  Chánh  Công  Ðán 

quy y đầu tiên, làm người chủ xướng. Những bậc tể quan, châu mục, học sĩ, 

đại  phu  đều  xưng  là  đệ  tử,  tham  dự  Tịnh  Hạnh  Xã  đến  hơn  một  trăm  hai 

mươi  người.  Hàng  sa  môn  tham  dự  đến  hơn  ngàn  người,  còn  hàng  sĩ  thứ 

chẳng thể tính nổi số. 

Sau lại có Lộ Công Văn Ngạn Bác làm quan suốt bốn triều Nhân Tông, 

Anh  Tông,  Thần  Tông,  Triết  Tông,  xuất  tướng  nhập  tướng  hơn  năm  mươi 

năm, quan phẩm đến chức Thái Sư, được phong là Lộ Quốc Công. Ông bình 

sinh  dốc  lòng  tin  Phật  pháp,  tuổi  già  càng  tận  lực  hỗ  trợ  đạo  pháp,  chuyên 

niệm  A Di Ðà Phật. Sáng, chiều,  đi, đứng, chưa từng thiếu  lười.  Ông cùng 

với pháp sư  Tịnh Nghiêm  kết  xã 10  vạn  người ở kinh đô để cầu sanh  Tịnh 

Ðộ. Phần lớn các sĩ đại phu thời ấy đều được ông giáo hóa. Ông có bài tụng 

như sau: 

 Tri quân khí đảm đại như thiên,  

 Nguyện kết Tây Phương thập vạn duyên,  

 Bất vị tự thân cầu kế hoạt,  

 Ðại gia tề thượng độ đầu thuyền.  

(Tạm dịch: 

Biết ngài lớn mật bằng trời, 

Xin cùng Tịnh Ðộ kết mười vạn duyên 

Cứu thân nào tính kế riêng, 

Ai ai đều đã bước lên thuyền rồi!) 

Ông thọ đến chín mươi hai tuổi, niệm Phật qua đời. 

Ðời Nguyên - Minh thì có các ngài Trung Phong, Thiên Như, Sở Thạch, 

Diệu  Hiệp.  Mỗi  vị  để  lại  thi  ca,  hoặc  tạo  luận  giải  thích,  không  vị  nào  là 

chẳng  cực  lực  xiển  dương  pháp  khế  lý,  khế  cơ,  suốt  trên,  tột  dưới  này. 

Nhưng  các  vị  Liên  Trì,  U  Khê,  Ngẫu  Ích  là  những  người  thành  khẩn,  thiết 

tha tột bực nhất. 

Ðời Thanh có ngài Phạm Thiên Tư Tề, Hồng Loa Triệt Ngộ đều tận lực 

hoằng dương đạo này. Các tác phẩm Khuyến Phát Bồ Ðề Tâm Văn của ngài 

Phạm  Thiên, Thị Chúng  Pháp Ngữ của  ngài  Hồng  Loa có thể  nói  là  những 

tác phẩm tiếp  nối chí  nguyện cổ thánh, khai phát kẻ  học  hậu  lai, kinh  thiên 

địa, động quỷ thần. Nếu  người  học thật có thể  hành theo đó thì không ai  là 

chẳng giã biệt Sa Bà, cao đăng Cực Lạc, làm đệ tử của Phật Di Ðà, làm bạn 

hiền trong Hải Hội. 



*  Cho  đến  khi  nào  căn  cơ  của  chúng  sanh  hết  sạch,  đức  Như  Lai  mới 

nghỉ  ngơi, nhưng  lòng đại bi  lợi sanh của  Phật chẳng bao  giờ cùng tận. Do 

đó,  các  vị  đại  đệ  tử  phân  phát  xá  lợi,  kết  tập  Kinh  Tạng  mong  được  lưu 

thông khắp mọi cõi, ngõ hầu tất cả đều được Phật pháp thấm nhuần. Mãi đến 

đời  Ðông  Hán,  đại  giáo  mới  bắt  đầu  truyền  đến  [Trung  Quốc].  Nhưng  do 

phong khí chưa mở nên chỉ lưu thông ở phương Bắc. Ðến đời Tôn Ngô, vào 

năm Xích Ô thứ tư  (241), tôn  giả  Khang  Tăng  Khải sang  giáo hóa tại Kiến 

Nghiệp, cảm được xá lợi của Như Lai giáng lâm khiến cho Tôn Quyền sanh 

lòng  tin  tưởng  tột  bậc.  Họ  Tôn  bèn  sửa  chùa,  dựng  tháp  để  hoằng  dương 

pháp hóa. Nam phương bắt đầu được thọ hưởng giáo pháp từ đấy. 

Ðến  đời  Tấn,  giáo  pháp  lan  khắp  các  nước  Cao  Ly,  Nhật  Bản,  Miến 

Ðiện, An Nam, Tây Tạng, Mông Cổ. Từ đấy về sau, ngày càng hưng thịnh. 

Ðến đời Ðường, các tông đã thành  lập đầy đủ, có thể  nói  là cực thịnh. Các 

tông  Thiên  Thai,  Hiền  Thủ,  Từ  Ân  hoằng  Giáo.  Lâm  Tế,  Tào  Ðộng,  Quy 

Ngưỡng, Vân Môn, Pháp Nhãn hoằng Tông. Nam Sơn thì nghiêm tịnh Tỳ Ni 

(Luật).  Liên  Tông  thì  chuyên  tu  Tịnh  Ðộ.  Giống  như  các  bộ  chia  nhau  coi 

sóc công việc, hệt như sáu căn hỗ trợ nhau. Ấy là vì Giáo là lời Phật, Tông là 

tâm Phật, Luật là hạnh Phật. Tâm, ngữ, hạnh ba thứ khó thể tách rời, chỉ là 

ước trên phương diện chú trọng vào mặt nào mà lập danh. 

Chỉ  mỗi  mình  pháp  Tịnh  Ðộ  mới  nhìn  thì  là  phương  tiện  để  phàm  phu 

nhập đạo, nhưng thực ra nó là chỗ quy túc rốt ráo của các tông. Bởi thế, kẻ 

sắp đọa A Tỳ được dự vào phẩm chót, bậc đã chứng ngộ ngang với chư Phật 

vẫn  cầu  vãng  sanh.  Lúc  đức  Như  Lai  còn  tại  thế,  ngàn  căn  cơ  cùng  được 

nuôi  dưỡng,  vạn  mạch  đều  quy  hướng.  Phật  diệt  độ  rồi,  bậc  đại  sĩ  hoằng 

pháp ai nấy chỉ hoằng dương một pháp để mong thâm nhập được một môn. 

Chư pháp dung thông,  ví  như ngàn  hạt châu  nơi cái  lưới của  Ðế  Thích, 

mỗi  hạt  châu  chẳng  lẫn  vào  nhau,  nhưng  ánh  sáng  mỗi  châu  lại  chiếu  vào 

hàng  ngàn  hạt  châu  khác,  ánh  sáng  của  ngàn  hạt  châu  chiếu  vào  một  hạt 

châu.  Soi  rọi  lẫn  nhau  nhưng  chẳng  tạp,  riêng  biệt  nhưng  chẳng  thể  phân 

khai.  Kẻ câu  nệ  vào  Tích thì bảo: “Hết  thảy pháp,  mỗi pháp đều sai khác”. 

Kẻ  khéo  hiểu  sẽ  nói:  “Hết  thảy  pháp,  các  pháp  viên  thông”.  Như  bốn  cửa 

thành, gần cửa nào theo cửa đó mà vào. Cửa tuy khác nhau, nhưng vào thành 

chẳng  khác.  Nếu  biết  ý  này  thì  chẳng  phải  chỉ  có  những  giáo  lý  rất  sâu  do 

chư Phật, chư Tổ đã nói  mới là pháp để “quy chân đạt bổn” (thấu hiểu một 

cách  chân  thật,  thông  đạt  tận  nguồn  cội),  minh  tâm  kiến  tánh,  mà  hết  thảy 

Ấm, Nhập, Xứ, Giới, Ðại v.v... trong khắp thế gian cũng đều là pháp để quy 

chân đạt bổn, minh tâm kiến tánh! Mà mỗi một pháp cũng chính là chân, là 

bổn, là tâm, là tánh! 

Bởi vậy, kinh Lăng Nghiêm coi Ngũ Ấm, Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập 

Bát  Giới,  Thất  Ðại  đều  là  Như  Lai  Tạng  Diệu  Chân  Như  Tánh.  Vì  thế  bảo 

rằng: Hết thảy pháp không một pháp nào chẳng phải là Phật pháp, cũng như 

không một ai chẳng phải là Phật. Tiếc thay chúng sanh châu đeo trong vạt áo 

trọn chẳng biết hay, ôm của báu đi ăn xin, chịu khốn cùng oan uổng. Dùng 

tâm Như Lai tạo nghiệp chúng sanh, dùng pháp giải thoát chịu khổ luân hồi, 

đáng thương lắm thay! Vì thế, bậc đại sĩ hoằng pháp chẳng nề gian nan, cay 

đắng, dùng đủ mọi phương tiện để khai ngộ, dẫn dắt khiến chúng sanh hiểu 

đúng sự lý, nhân quả của mười pháp giới, triệt ngộ tự tánh của tâm, ngõ hầu 

viên chứng rốt ráo. 

Từ  Ðường,  sang  Tống,  sang  Nguyên,  sang  Minh,  đến  Thanh,  cả  một 

ngàn  năm,  thanh  giáo  chẳng  khuất  lấp.  Dẫu  chẳng  hưng  thịnh  bằng  thời 

Ðường, nhưng cũng có thể nói là suýt soát. Từ đời Hàm Phong, Ðồng Trị trở 

đi,  binh  hỏa  liên  miên,  đói  kém  liên  tiếp,  cao  nhân  ngày  một  hiếm  hoi,  kẻ 

dung tục ngày càng nhiều, quốc gia chẳng bận tâm đề xướng, tăng lữ không 

sức chấn  hưng. Do đó, hàng cao  nhân tại  gia  vì chưa từng  nghiên cứu  Phật 

pháp, chuộng lầm khuôn sáo cũ của Âu - Hàn (Âu Dương Tu, Hàn Dũ), đến 

nỗi  đạo  pháp  suy  sụp  sát  đất.  Mãi  đến  cuối  đời  Thanh,  học  vấn  phát  triển, 

những  người thiên tư cao tìm đọc kinh Phật  mới  hay  gốc đạo chính  là  đây, 

mới bèn quyết chí nghiên cứu. 



---o0o--- 

II. KHUYÊN TÍN HẠNH NGUYỆN NÊN CHÂN THÀNH ,  THA 

THIẾT 

1. Giảng về lòng tin chân thành, tâm nguyện tha thiết 



* Nói đến Tín là nói phải tin Sa Bà thật là khổ, Cực Lạc thật là vui. Sa Bà 

khổ  vô  lượng,  vô  biên.  Nói  chung,  chẳng  ngoài  tám  nỗi  khổ,  tức  là:  sanh, 

già,  bệnh,  chết,  ân  ái  biệt  ly,  oán  ghét  nhưng  vẫn  phải  gặp  mặt,  cầu  chẳng 

được thỏa ý, năm ấm lừng lẫy. Tám nỗi khổ này dù người cả đời giàu sang 

tột bực hay kẻ nghèo đến nỗi phải ăn mày, ai nấy đều có. Bảy thứ đầu là quả 

báo do đời quá khứ cảm thành, cứ suy nghĩ kỹ ắt tự biết, chẳng cần phải nói 

rõ. Nói rõ sẽ phải tốn nhiều giấy mực. 

Nỗi  khổ  thứ  tám  (năm  ấm  lẫy  lừng)  là  do  hiện  tại  khởi  tâm  động  niệm 

cũng như những hành động, nói năng. Ðây chính là nhân thọ khổ trong đời 

sau. Nhân quả vấn vít lôi kéo liên tục từ kiếp này sang kiếp khác chẳng thể 

giải thoát. 

Ngũ  Ấm  là  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức.  Sắc  chính  là  cái  thân  do 

nghiệp báo cảm thành. Thọ, Tưởng, Hành, Thức là những thứ do tâm huyễn 

vọng khởi lên khi tiếp xúc với cảnh. Do các pháp thân tâm huyễn vọng này 

bèn  đối  với  sáu  trần  cảnh  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp  như  lửa  cháy  hừng  hực 

chẳng thể dập tắt, nên bảo là “xí thạnh” (lừng lẫy). 

Thêm  nữa,  Ấm  có  nghĩa  là  ngăn  che.  Do  năm  pháp  này  ngăn  che  nên 

chân  tánh  chẳng  thể  hiển  hiện,  như  mây  dầy  che  khuất  mặt  trời.  Tuy  vầng 

thái dương rực rỡ trọn chẳng bị  tổn  giảm,  nhưng  vì  mây che  lấp  nên chẳng 

soi  thấu  được.  Cũng  giống  như  thế,  phàm  phu  chưa  đoạn  Hoặc  nghiệp  bị 

năm pháp này che phủ, bầu trời chân tánh và vầng mặt trời trí huệ chẳng thể 

hiển  hiện  được.  Ðấy  là  nỗi  khổ  thứ  tám,  chính  là  cội  gốc  của  hết  thảy  các 

khổ. 

Người tu đạo sức Thiền Ðịnh sâu, đối với cảnh giới sáu trần trọn không 

chấp  trước,  chẳng  khởi  oán  ghét.  Từ  đây  lại  gia  công  dụng  hạnh,  tiến  lên 

chứng  đắc  Vô  Sanh  thì  Hoặc  nghiệp  hết  sạch,  cắt  đứt  căn  bản  sanh  tử. 

Nhưng công phu này thật chẳng dễ dàng gì, trong đời mạt thật khó có ai đạt 

được. Vì thế phải chuyên tu  Tịnh  nghiệp cầu sanh Cực  Lạc,  nương Phật từ 

lực vãng sanh Tây phương. 

Ðã được  vãng sanh thì  liên  hoa  hóa sanh,  chẳng còn các  nỗi khổ, thuần 

mang  hình  dáng  bé  trai,  thọ  ngang  hư  không,  thân  không  tai  biến.  Những 

danh  từ  lão, khổ, bệnh  v.v... còn chẳng  nghe đến,  huống  là thật có!  Kề cận 

thánh chúng, chầu hầu Di Ðà. Chim, nước, rừng cây đều diễn pháp âm. Tùy 

theo  căn  tánh  nghe  xong  liền  chứng,  người  thân  còn  chẳng  thấy,  huống  là 

oán  thù?  Mong  áo  được  áo,  tưởng  ăn  liền  ăn.  Lầu  các,  đền  đài  đều  do  bảy 

báu  tạo  thành,  chẳng  nhọc  sức  người,  chỉ  là  hóa  hiện.  Vậy  thì  bảy  nỗi  khổ 

cõi Sa Bà biến thành bảy điều vui. 

Nơi thân có đại thần thông, có đại oai lực, chẳng rời chỗ mình đang ở mà 

ngay trong  một niệm ở khắp các thế giới của chư Phật trong  mười phương, 

làm các Phật sự, thượng cầu, hạ hóa. Tâm có đại trí huệ, đại biện tài; nơi một 

pháp biết Thật  Tướng của  hết thảy  pháp. Tùy cơ thuyết pháp chẳng  hề  lầm 

lạc.  Tuy  nói  những  lời  thuộc  về  Thế  Ðế  nhưng  đều  khế  hợp  diệu  lý  Thật 

Tướng. Không có nỗi khổ Ngũ Ấm Xí Thạnh, hưởng niềm vui thân tâm tịch 

diệt. Bởi thế kinh dạy:  “Không có các nỗi khổ, chỉ hưởng các sự vui, nên gọi 

 là Cực Lạc”.  

Sa Bà khổ, khổ chẳng thể nói. Cực Lạc vui, vui chẳng gì ví nổi. Tin sâu 

lời Phật, trọn chẳng nghi hoặc mới gọi là Chân Tín. Ðừng nên dùng tri kiến 

ngoại  đạo,  phàm  phu  để  so  lường  lầm  lạc,  cho  rằng  mọi  thứ  trang  nghiêm 

thắng diệu chẳng thể  nghĩ  bàn của Tịnh Ðộ đều  là chuyện  ngụ  ngôn,  là thí 

dụ,  là tâm pháp, chẳng phải cảnh thật. Nếu có các thứ tà kiến,  hiểu biết sai 

lạc như vậy sẽ đánh mất điều lợi ích thực sự là được vãng sanh Tịnh Ðộ. Cái 

hại ấy rất lớn, chẳng thể chẳng biết. 



* Ðã biết Sa Bà là khổ, Cực Lạc là vui thì hãy nên phát thệ nguyện thiết 

thực, nguyện lìa khổ Sa Bà, nguyện hưởng vui Cực Lạc. Nguyện ấy phải tha 

thiết  như bị rớt  xuống  hầm  xí, cầu được thoát  ra  gấp.  Lại  như bị  giam cầm 

trong ngục, đau đáu nghĩ đến quê nhà. Sức mình chẳng thể tự thoát, ắt phải 

cầu người có đại thế lực cứu cho thoát khỏi. 

Hết  thảy  chúng  sanh  trong  thế  giới  Sa  Bà  đối  với  cảnh  thuận  -  nghịch, 

khởi tham, sân, si, tạo giết, trộm, dâm, ô uế diệu giác minh tâm sẵn có. Ðấy 

chính là hầm xí không đáy. Ðã tạo nghiệp ác, ắt phải chịu ác báo, qua nhiều 

kiếp  dài  lâu  luân  hồi  sáu  nẻo.  Ðấy  chính  là  chốn  lao  ngục  chẳng  hề  phóng 

thích  tội  nhân. A Di Ðà Phật trong  nhiều  kiếp quá khứ, phát bốn  mươi tám 

nguyện  độ  thoát  chúng  sanh.  Có  một  nguyện  là:  “Nếu  có  chúng  sanh  nghe 

 danh hiệu ta, cầu sanh về nước ta, dẫu chỉ mười niệm mà nếu chẳng sanh, 

 chẳng  lấy  Chánh  Giác” .  A  Di  Ðà  Phật  thệ  nguyện  độ  sanh;  nhưng  nếu 

chúng sanh chẳng cầu tiếp dẫn, Phật cũng chẳng biết làm cách nào! Nếu như 

chí tâm xưng danh, thề cầu xuất ly Sa Bà thì không một ai chẳng được Phật 

rủ  lòng  từ  nhiếp  thọ.  A  Di  Ðà  Phật  có  đại  thế  lực,  cứu  được  người  đang  ở 

trong  hầm phân không đáy, trong  lao  ngục chẳng  hề phóng  thích, khiến  họ 

thoát  ngay  những  chốn  ấy,  đặt  yên  họ  nơi  quê  nhà  sẵn  có  là  cõi  Cực  Lạc, 

khiến họ nhập cảnh giới Phật, được thọ dụng giống như Phật. 



* Phật Di Ðà vì chúng ta phát nguyện, lập hạnh để mong chúng ta thành 

Phật. Chúng ta bội nghịch hạnh nguyện của đức Di Ðà nên bao kiếp dài lâu 

ngụp lặn mãi trong lục đạo, vĩnh viễn làm chúng sanh. Hiểu rõ Di Ðà chính 

là đức Phật ở ngay trong tâm chúng ta, ta chính là chúng sanh trong tâm Phật 

Di Ðà. Tâm đã là một, nhưng phàm và thánh cách nhau một trời một vực là 

do ta cứ một bề mê muội, trái nghịch nên mới đến nỗi thế. Tín tâm như vậy 

mới đáng là Chân Tín. Dùng tín tâm này phát nguyện quyết định vãng sanh, 

hành  hạnh quyết định  niệm  Phật  mới  hòng thâm  nhập Tịnh tông pháp  giới, 

thành tựu  ngay trong  một đời,  một phen siêu thăng  liền  vào thẳng  ngay địa 

vị Như Lai như mẹ con gặp gỡ, vui sướng vĩnh viễn thường hằng vậy! 



* Trong sự niệm Phật, điều trọng yếu nhất là để liễu sanh thoát tử. Ðã vì 

liễu sanh tử thì với nỗi khổ sanh tử, tự sanh tâm chán nhàm; với sự vui Tây 

phương,  tự sanh  tâm  ưa  thích.  Như thế  thì  hai  pháp  Tín  - Nguyện  sẽ  được 

đầy  đủ,  trọn  vẹn  ngay  trong  khoảnh  khắc  ấy.  Rồi  lại  thêm  chí  thành,  khẩn 

thiết  như con  nhớ  mẹ  mà  niệm thì Phật  lực, tự lực, tự tâm tín  nguyện công 

đức  lực,  cả  ba  pháp  cùng  hiển  hiện  trọn  vẹn,  khác  nào  mặt  trời  rực  rỡ  trên 

không. Dù cho mây đùn, băng đóng tầng tầng, không lâu cũng sẽ tan hết cả. 



* Hãy thử hỏi: Ngoài tâm không Phật, ngoài Phật không tâm. Chẳng khẩn 

thiết thì có đạt được  như thế chăng?  Không  Tín  - Nguyện có đạt được  như 

thế chăng? 



* Phàm là bọn hữu tình chúng ta hễ nghe nói đến pháp môn Tịnh Ðộ thì 

phải tin Sa Bà cực khổ, Tây Phương cực vui, phải tin rằng từ nhiều đời đến 

nay, nghiệp chướng sâu nặng, chẳng cậy vào Phật lực, khó thể xuất ly. Phải 

nên tin rằng cầu được vãng sanh thì ngay trong đời này sẽ được vãng sanh. 

Phải tin niệm Phật nhất định được Ngài từ bi nhiếp thọ. Dùng một lòng kiên 

định này, nguyện lìa Sa Bà như kẻ tù muốn thoát khỏi lao ngục, trọn chẳng 

có tâm lưu luyến. Nguyện sanh Tây Phương như lữ khách mong quay về cố 

hương, chẳng hề có ý niệm do dự. Từ đó, tùy phận, tùy lực, chí tâm trì niệm 

thánh  hiệu  A  Di  Ðà  Phật,  chẳng  luận  là  nói  năng,  im  lặng,  động,  tịnh,  đi, 

đứng,  nằm,  ngồi,  đón  tiếp  khách  khứa,  mặc  áo,  ăn  cơm,  giữ  sao  Phật  hiệu 

chẳng lìa tâm, tâm chẳng lìa Phật. 



* Kinh A Di Ðà nói:  “Từ đây đi qua Tây Phương khỏi mười vạn ức cõi 

 có  thế  giới  tên  là  Cực  Lạc.  Cõi  ấy  có  Phật  hiệu  A  Di  Ðà,  nay  hiện  đang 

 thuyết pháp”.  Kinh còn dạy:  “Cõi ấy vì sao tên là Cực Lạc? Chúng sanh cõi 

 ấy  không  có  các  điều  khổ,  chỉ  hưởng  những  điều  vui,  nên  gọi  là  Cực 

 Lạc”.  Không  có  các  điều  khổ,  chỉ  hưởng  những  điều  vui  là  do  được  trang 

nghiêm bởi phước đức, trí huệ, thần thông đạo lực của A Di Ðà Phật. 

Thế  giới chúng ta đang sống có đủ cả ba  khổ, tám khổ,  vô biên các  nỗi 

khổ, hoàn toàn chẳng vui. Vì thế gọi là Sa Bà. Tiếng Phạn Sa Bà, Hán dịch 

là Kham Nhẫn, ý nói: chúng sanh trong thế giới này có thể kham chịu được 

các  thứ  khổ.  Trong  thế  giới  này  chẳng  phải  là  không  có  điều  vui,  nhưng 

những  điều  được  coi  là  vui  ấy  lại  đều  là  khổ.  Chúng  sanh  mê  muội  lại  coi 

đấy là vui, như mê rượu đắm sắc, săn bắn, bẫy rập, có gì là vui? Một lũ ngu 

phu đắm đuối chẳng bỏ được, thích đến quên mệt, thật đáng xót thương! 

Những điều  dù thật sự  là  vui cũng khó  lâu bền. Chẳng  hạn  như cha  mẹ 

cùng  còn  sống,  anh  em  không  xảy  ra  chuyện  gì;  chuyện  như  vậy  làm  sao 

thường hằng được mãi? Vì thế cảnh vui vừa thoáng qua, tâm buồn liền tiếp 

theo  ngay,  nên  bảo  là  “trọn  chẳng  có  gì  vui”,  chẳng  cần  phải  bàn  nữa!  Sự 

khổ trong thế giới chẳng thể nói hết, nhưng có thể dùng tam khổ, bát khổ để 

bao quát không sót. 

Ba khổ là: 

- Khổ Khổ. 

- Vui (lạc) là Hoại Khổ. 

- Chẳng khổ chẳng vui là Hành Khổ. 

1)  Khổ  Khổ  là  nói  thân  tâm  ngũ  ấm  này  thể  tánh  bức  bách  nên  gọi  là 

Khổ.  Lại  còn  phải  luôn  chịu  đựng  các  nỗi  khổ:  sanh,  già,  bệnh,  chết  v.v... 

nên gọi là Khổ Khổ. 

2) Hoại Khổ là bất cứ sự gì trong thế gian cũng chẳng được bền lâu. Mặt 

trời  giữa  Ngọ  phải  chếch  về  Tây.  Trăng  đầy  rồi  khuyết,  đạo  trời  còn  phải 

như thế,  huống  là  việc  người?  Cảnh  vui  vừa  chớm,  cảnh  khổ  đã  đến  ngay. 

Nỗi khổ ấy chẳng diễn tả được nổi! Vì thế gọi Lạc là Hoại Khổ. 

3) Hành Khổ là tuy chẳng khổ, chẳng vui, tựa hồ phải chăng, nhưng tánh 

nó dời đổi, có gì là thường trụ? Vì thế gọi là Hành Khổ. 

Nêu lên ba thứ khổ ấy (Khổ Khổ, Hoại Khổ, Hành Khổ) thì không có nỗi 

khổ  nào  chẳng  gộp  trong  ấy.  Ý  nghĩa  tám  khổ  trong  các  sách  đã  thuật  rõ. 

Nếu biết cõi này là là khổ thì tâm chán nhàm Sa Bà sẽ bừng bừng phát sanh. 

Nếu biết cõi kia là vui thì ý niệm ưa thích, mong cầu Cực Lạc sẽ hừng hực 

phát khởi. Do vậy, chẳng làm các điều ác, vâng làm các điều lành để bồi đắp 

nền tảng. Lại dùng tâm chí thành, khẩn thiết trì danh hiệu Phật, cầu sanh Tây 

Phương thì thoát được cõi Sa Bà này, sanh về cõi Cực Lạc kia, làm con đích 

thực của đấng Di Ðà, làm bạn hiền trong Hải Hội vậy! 



* Xem cõi Sa Bà này nhơ xấu còn hơn nhà xí. Tin cõi Cực Lạc kia chính 

là quê  nhà  mình  vốn sẵn có. Chẳng cầu phước  lạc cõi trời, cõi  người trong 

đời này hay đời sau, chỉ nguyện khi báo chung mạng tận, được Phật tiếp dẫn 

vãng sanh. Sáng tối như thế, niệm đâu chú trọng đấy, niệm cực công thuần, 

cảm ứng đạo giao, lúc lâm chung, ắt được thỏa nguyện. Ðã sanh về Tịnh Ðộ 

sẽ đốn ngộ Vô Sanh, nhìn lại phú quý thế gian khác nào ánh dương diệm12 , 

hoa đốm trên không, thật đúng là nhà ngục, biển độc mà thôi! 



---o0o--- 

2. Khuyên trừ nghi sanh tín 



* Pháp  môn  Tịnh Ðộ  nếu tin cho tới, còn  gì tốt lành  hơn!  Nếu trí  mình 

chưa quyết thì phải nên tin tưởng lời chân thành của chư Phật, chư Tổ, trọn 

chẳng  được  một  niệm  nghi  tâm.  Nghi  sẽ  chẳng  tương  ứng  chư  Phật,  lâm 

chung  nhất định khó  thể cảm thông. Cổ  nhân bảo:  “Pháp môn  Tịnh Ðộ chỉ 

 có Phật với Phật mới có thể hiểu trọn vẹn. Hàng Ðăng Ðịa Bồ Tát13  chẳng 

 biết được ít phần”.  Hàng Ðăng Ðịa Ðại Sĩ còn chẳng thể biết hết, huống hồ 

là hạng phàm phu lè tè sát đất lại vọng sanh ức đoán ư? 



* Nếu tâm sanh tử thật sự thiết tha, tin tới nơi, tâm chẳng sanh một niệm 

ngờ vực thì dù chưa ra khỏi Sa Bà, đã chẳng còn là khách trọ lâu ngày trong 

chốn Sa Bà; chưa sanh Cực Lạc, nhưng đã là khách quý cõi Cực Lạc. Thấy 

người hiền mong  mình được bằng, gặp điều nhân đừng để lỡ. Há có nên do 

dự, lười nhác, sao nhãng, để đến nỗi một phen lầm lỡ khiến mình bị lỡ làng 

mãi  mãi ư? Là trang nam nhi có huyết tánh, dứt khoát chẳng chịu sống làm 

thây đi, thịt chạy, chết mục nát như cỏ cây. Hãy gắng lên, cố lên! 



* Trong các pháp môn khác, tiểu pháp thì đại căn chẳng cần tu, đại pháp 

thì tiểu căn chẳng tu  nổi. Chỉ có  một pháp Tịnh Ðộ  này thích ứng khắp ba 

căn,  gồm  thâu  lợi  độn.  Trên  thì  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền, 

không  vị  nào  vượt  ra  ngoài  pháp  này;  dưới  thì  ngũ  nghịch,  thập  ác,  chủng 

tánh A Tỳ cũng được dự vào. Nếu Như Lai chẳng mở ra pháp này thì chúng 

sanh đời mạt muốn liễu sanh thoát tử ngay trong đời này tuyệt chẳng có chút 

hy vọng gì! 

Tuy pháp môn này rộng lớn như thế, nhưng cách tu lại cực giản dị. Bởi 

lẽ  đó,  chẳng  phải  là  người  kiếp  trước  có  thiện  căn  Tịnh  Ðộ  sẽ  khó  thể  tin 

chắc  chẳng  nghi.  Chẳng  riêng  phàm  phu  không  tin,  phần  nhiều  hàng  Nhị 

Thừa cũng nghi. Chẳng những Nhị Thừa chẳng tin, quyền vị Bồ Tát vẫn có 

người  còn  nghi.  Chỉ  có  các  vị  Bồ  Tát  Ðại  Thừa  địa  vị  cao  sâu  mới  có  thể 

triệt để tin tưởng không nghi. 

Người sanh lòng tin sâu xa nơi pháp này, dù là phàm phu đầy dẫy triền 

phược  nhưng  chủng  tánh  đã  vượt  qua  Nhị  Thừa,  khác  nào  Thái  Tử  ngã 

xuống đất vẫn quý hơn quần thần. Tuy tài đức chưa lập, nhưng cậy vào thế 

lực của cha, cảm được báo như thế. Người tu Tịnh Ðộ cũng giống như vậy. 

Do  dùng  tín  nguyện  trì  danh  hiệu  Phật  nên  có  thể  đem  tâm  phàm  phu  gieo 

vào biển giác của Phật. Bởi thế, ngầm được Phật trí, ám hợp đạo mầu. 

Muốn bàn về pháp tu trong Tịnh Ðộ mà chẳng nói lược qua sự khó khăn 

của  các  pháp  cậy  vào  tự  lực  để  liễu  thoát  và  sự dễ  dàng  của  pháp  cậy  vào 

Phật lực này thì [người nghe] nếu chẳng nghi pháp cũng sẽ nghi chính mình. 

Nếu tâm có chút mảy may nào nghi ngờ, sẽ do nghi thành chướng; đừng nói 

là không tu, dù tu cũng chẳng được lợi ích thật sự. Do vậy phải nói rằng Tín 

là  một pháp chẳng thể không  gấp  gáp  giảng  giải để  mong  gây dựng sâu  xa 

đến cùng cực vậy! 



* Pháp  môn Tịnh Ðộ do Phật Thích Ca và Di Ðà kiến lập, do Văn Thù, 

Phổ Hiền chỉ quy, do Mã Minh, Long Thọ hoằng dương, do các vị Khuông 

Lư (Huệ Viễn), Thiên Thai (Trí Khải), Thanh Lương, Vĩnh Minh, Liên Trì, 

Ngẫu Ích phát huy, xướng suất để khuyên khắp dù phàm hay thánh, dù ngu 

hay  trí.  Các  vị  Bồ  Tát  đại  sĩ  ấy  trăm  ngàn  năm  trước,  sớm  đã  vì  ta  nghiên 

cứu  khắp  các  giáo  pháp  trong  Ðại  Tạng,  đặc  biệt  chọn  ra  pháp  chẳng  cần 

đoạn Hoặc mà được dự ngôi Bổ Xứ này, ngay trong một đời này quyết định 


xổ lồng, chí viên, chí đốn, cực kỳ giản dị, thống nhiếp Thiền - Giáo - Luật, 

lại vượt xa Thiền Giáo Luật cho dù căn cơ cạn hay sâu, dù Quyền hay Thật. 

Thật là một diệu pháp thật đặc biệt, siêu việt lẽ thường. 

Chúng ta chẳng tin tưởng Phật, Tổ là những bực thầy từ xưa bằng những 

vị tri thức cận thời hay sao? Kinh Hoa Nghiêm là vua trong Tam Tạng, cuối 

kinh  quy  kết  chú  trọng  nguyện  vương.  Hoa  Tạng  hải  chúng  đều  đã  chứng 

Pháp  Thân, đều cầu  vãng sanh  hòng  viên  mãn Phật Quả.  Bọn  ta  là  hạng  gì 

mà lại dám chẳng bắt chước theo? Hãy bỏ tâm cuồng ấy, tận lực thực hành 

đạo này. Công đức lợi ích sẽ tự chứng biết. Nào đợi phải tham học khắp cả 

rồi mới thành hạng biết pháp ư? 



*  Luận bàn  xác thực thì  pháp  môn Ðại Thừa, pháp  nào cũng  viên diệu. 

Nhưng căn cơ có sống, chín, duyên có cạn, sâu. Bởi thế,  xét  về  mặt  lợi  ích 

thì có “khó được” và “dễ được”. Tổ Thiện Ðạo, hóa thân của Phật Di Ðà, đã 

dạy  chuyên  tu.  Ngài  chỉ  e  hành  nhân  tâm  chí  bất  định,  bị  các  thầy  trong 

những  pháp  môn  khác  lung  lạc,  nên  bảo:  Cho  dù  thánh  nhân  Sơ  Quả,  Nhị 

Quả, Tam Quả, Tứ Quả,  và Thập  Trụ, Thập Hạnh, Thập  Hồi  Hướng, Ðẳng 

Giác  Bồ  Tát  cho  đến  thập  phương  chư  Phật  tận  hư  không,  trọn  pháp  giới 

hiện  thân,  phóng  quang,  khuyên  ta  bỏ  pháp  Tịnh  Ðộ,  giảng  cho  pháp  thù 

thắng nhiệm mầu nào khác, ta cũng chẳng chịu nhận. Thưa là do lúc ban đầu 

đã phát tâm chuyên tu Tịnh Ðộ, chẳng dám trái nghịch nguyện ấy. 

Hòa  Thượng Thiện Ðạo đã sớm thấy  người đời sau đứng  núi  này trông 

núi  nọ,  chẳng  có  kiến  giải  nhất  định.  Vì  thế  Ngài  nói  như  vậy  để  kiệt  lực 

xoay  chuyển  cái  tâm  ngấm  nghé  cuồng  vọng,  ưa  ham  cầu.  Ai  đã  biết  ngài 

Thiện Ðạo là thầy mà lại chẳng tuân theo? Thế mà người tuân theo lời Ngài 

thật  chẳng  được  mấy!  Có  phải  là  do  túc  thế  ác  nghiệp  sai  khiến  đến  nỗi 

ngoảnh  mặt  bỏ  lỡ  pháp  khế  lý,  khế  cơ  bậc  nhất  này,  không  Thiền,  không 

Tịnh Ðộ, nghiệp thức mang mang, làm kẻ không cội rễ trong nẻo luân hồi đó 

chăng? Áo não thay! 



* Tu hành Tịnh Ðộ có cái lẽ quyết định chẳng nghi. Chẳng cần phải hỏi 

han  người  khác  hiệu  nghiệm  hay  không!  Dù  khắp  cả  người  đời  không  ai 

được  hiệu  nghiệm, cũng chẳng sanh  nhất  niệm  nghi tâm, cứ lấy  lời  lẽ chân 

thành  của  Phật,  Tổ  làm  căn  cứ.  Nếu  hỏi  người  khác  về  sự  hiệu  nghiệm, 

chính là tin Phật chưa đến mức cùng cực, tâm vẫn còn so đo, chưa thể trọn 

vẹn  mọi  sự.  Nam  nhi  anh  liệt  quyết  chẳng  đến  nỗi  bỏ  lời  Phật  để  tin  lời 

người, trong  tâm không chủ  ý, chỉ  muốn cậy  vào  lời  người khác khoe  hiệu 

nghiệm để hướng dẫn tiền đồ của chính mình. Thật chẳng đáng buồn ư? 



* Do tập khí, mỗi chúng sanh có điểm riêng thiên trọng. Kẻ ngu thiên về 

cái  tầm  thường,  hèn  kém.  Người  trí  thiên  về  điều  cao  thượng.  Nếu  kẻ  ngu 

cam phận ngu, chẳng tạp dụng tâm, chuyên tu Tịnh nghiệp sẽ ngay trong đời 

này quyết định được vãng sanh. Như vậy dù ngu nhưng chẳng ai bằng được. 

Nếu  là  người  trí,  nhưng  chẳng  tự  đắc,  vẫn  từ  Sự  hướng  đến  pháp  môn  cậy 

vào Phật từ lực, cầu sanh Tịnh Ðộ thì có thể nói là bậc đại trí. Còn như cậy 

vào kiến giải của mình, miệt thị Tịnh Ðộ; sẽ thấy kẻ đó từ kiếp này đến kiếp 

khác, trầm luân ác đạo, muốn học đòi theo kiểu ngu phu ngày hôm nay cũng 

trọn chẳng thể được! 

Những  người  thông  hiểu  Tánh  Tướng  Tông  Giáo,  tôi  thực  sự  ái  mộ, 

nhưng  chẳng  dám  học  theo.  Vì  sao?  Là  vì  dây  ngắn  chẳng  kéo  được  nước 

sâu, túi nhỏ chẳng thể chứa vật lớn. Tôi chẳng bảo là hết thảy mọi người đều 

nên phỏng theo  việc tôi  làm. Nhưng  nếu cũng  hèn kém  như tôi  mà  lại toan 

học theo hành vi của bậc đại thông gia, toan thẳng vào diệu ngộ tự tâm, vẫy 

vùng biển giáo, tôi chỉ e chẳng thành bậc đại thông gia, trái lại còn bị hàng 

ngu  phu,  ngu  phụ  già  giặn,  chắc  thật  niệm  vãng  sanh  Tây  Phương  thương 

xót! Há có phải là biến khéo thành vụng to, toan bay lên không nhưng lại bị 

rớt xuống vực sâu thăm thẳm đó chăng? Một lời đủ để bao quát hết: Hãy tự 

xét kỹ căn cơ của chính mình mà thôi! 



* Ông La Ðài Sơn chẳng được vãng sanh, lại bị đọa vào nơi phước báo 

là do tập khí văn chương quá nặng. Tập khí ấy đã nặng, dù nói là niệm Phật, 

nhưng thực ra niệm niệm đặt nơi công phu sáng tác văn chương. Công phu 

niệm  Phật  chỉ  là  chống  đỡ  mặt  ngoài  đó  thôi.  Ðấy  là  bệnh  chung  của  văn 

nhân, chẳng phải chỉ riêng Ðài  Sơn thôi  đâu!  Phật bảo thế trí biện  thông  là 

một trong tám nạn, chính là vì lẽ này. 



*  Người  sống  trong  cõi  đời,  nhất  nhất  phải  theo  đúng  bổn  phận  của 

mình, chẳng thể vọng tưởng tính toán ra ngoài bổn phận. Tức là như thường 

nói:  “Quân  tử  chẳng  vượt  ngoài  phận  vị  của  mình”.  Cũng  như  nói:  “Quân 

 tử chỉ làm đúng theo phận vị của mình”.  Tuy đối với pháp môn Tịnh Ðộ đã 

sanh tín tâm, nhưng ý niệm ưa cao, chuộng trội vẫn còn chưa buông xuống 

được,  chưa  chịu  đặt  mình  vào  hàng  ngu  phu,  ngu  phụ.  Phải  biết  rằng  ngu 

phu, ngu phụ dễ liễu thoát sanh tử bởi tâm họ chẳng có dị kiến. 

Nếu hiểu Tông, thông Giáo, toàn thân có thể buông xuống hết, thực hành 

công  phu  của  hạng  ngu  phu,  ngu  phụ  thì  cũng  dễ  [liễu  thoát  sanh  tử].  Nếu 

không thì bậc cao nhân thông Tông, thông Giáo lại chẳng bằng ngu phu, ngu 

phụ  đới  nghiệp  vãng  sanh!  Pháp  môn  Tịnh  Ðộ  lấy  vãng  sanh  làm  chủ,  tùy 

duyên  tùy  phận  chuyên  tinh  chí  mình,  Phật  quyết  chẳng  dối  người.  Nếu 

không, mong bay lên hóa ra lại rớt xuống; đấy là tự mình lầm lẫn, nào phải 

lỗi của Phật đâu! 



* Một pháp Tịnh Ðộ chính là pháp môn tối huyền, tối diệu, chí viên, chí 

đốn trong giáo pháp của cả một đời Ðức Phật (một pháp có đủ hết thảy pháp 

là Viên,  ngay trong đời  này tu sẽ chứng đắc ngay  trong đời  này  nên  bảo  là 

Ðốn). Hạng phàm phu lè tè sát đất cũng vào được pháp này, bậc Ðẳng Giác 

Bồ Tát cũng chẳng ra khỏi pháp này. Thực là  một con đường tắt để thượng 

thánh  hạ phàm chóng thành  Phật đạo, là  một chiếc thuyền từ phổ độ chúng 

sanh của chư Phật, chư Tổ. 

Chẳng  sanh  tín  tâm  nơi  pháp  này,  hoặc  tin  chẳng  chân  thành,  thiết  tha, 

chính  là  do  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  chẳng  kham  liễu  sanh  thoát  tử,  siêu 

phàm nhập thánh, đời đời kiếp kiếp vĩnh viễn thường luân hồi lục đạo trong 

thế giới này, chẳng có kỳ ra. Dẫu được làm thân trời, người, thời gian ấy rất 

ít, như khách chỉ ở trọ. Một phen đọa trong tam đồ, thời gian ấy dài lâu như 

ở yên nơi quê nhà. Mỗi lần nghĩ đến tâm kinh sợ, dựng đứng lông tóc, chẳng 

nề rát miệng khẩn cáo đồng nhân. 



*  Xem  kỹ  thơ  ngài  gởi  đến,  bàn  luận  nhiều  điều,  nhưng  có  thể  nói  gọn 

một  lời  là  “chỉ  dùng  tri  kiến  phàm  phu  để  suy  lường  xằng  bậy  Phật  trí  mà 

thôi”!  Vả  như  chúng  ta  từ  sống  đến  chết,  trong  là  thân  tâm,  ngoài  là  cảnh 

giới, có một ai biết rõ được nguyên do mọi sự chăng? Từ khi  mình có hiểu 

biết đến nay, thấy tiền nhân làm sao mình cũng bắt chước làm đúng như thế 

thì thân thể mới được thành lập, mọi sự mới thuận tiện, thích đáng, thân tâm 

an lạc, từ sống đến chết hưởng thọ tự tại. Ðối với những lời khuyên dụ của 

đức  Như  Lai,  các  hạ  cho  rằng  vì  chẳng  biết  ngọn  ngành  Phật  trí  và  ngọn 

ngành Tịnh Ðộ như thế nào, nên dù Phật, Tổ nói lời thành thực, cũng chẳng 

thể nhân đó sanh lòng tin. 

Xin lấy chuyện này để xét: Các hạ suốt ngày ăn cơm, suốt ngày mặc áo, 

thì  có  biết  hay  là  không  biết  nguồn  gốc  của  việc  chống  đói,  ngăn  lạnh 

chăng?  Nếu  nói  là  biết  thì  ai  là  người  biết,  xin  chỉ  đích  xác  ra.  Nếu  chỉ 

không  được,  vẫn  là  theo  quy  củ  của  tiền  nhân  đã  lập  mà  ăn  cơm,  mặc  áo! 

Sao lại đối với diệu pháp liễu sanh thoát tử bậc nhất, cứ đòi phải biết trước 

cội  nguồn rồi  mới sanh  lòng tin,  trọn chẳng chịu  do  lời thành thực của chư 

Phật, chư Tổ mà sanh lòng tin vậy? 

Hơn  nữa,  nếu  các  hạ  có  bệnh  cần  phải  uống  thuốc  thì  trước  hết  sẽ  mở 

sách Bản Thảo, Mạch Quyết ra xem để biết dược tánh, nguồn gốc căn bệnh 

rồi  căn  cứ  trên  bệnh  chứng  mà  kê  toa,  sau  đấy  mới  uống  thuốc;  hay  là  lập 

tức  mời  thầy  lang  chẩn  mạch,  lập  tức  uống  thuốc?  Nếu  lập  tức  uống  thuốc 

thì việc trị bệnh và học Phật mâu thuẫn nhau quá! 

Dù  cho  có  mở  sách  Bản  Thảo,  Mạch  Quyết  ra  xem  để  biết  dược  tánh, 

gốc  bệnh,  cũng  vẫn  mâu  thuẫn  với  việc  học  Phật.  Vì  sao  vậy?  Bản  Thảo, 

Mạch Quyết đều là lời để đời của tiền nhân. Ông chưa thể tận mắt thấy, làm 

sao  tin  được?  Nếu  bảo  những  câu  trong  Bản  Thảo,  Mạch  Quyết  chẳng  thể 

không  tin  thì  lời  của  Phật,  Tổ,  thiện  tri  thức  sao  lại  đều  chẳng  tin,  cứ  phải 

chính mình thấy mới tin? 

Với  tri  kiến  của  ông,  nếu  cứ  thực  tình  mà  luận  thì  trước  hết  phải  thấy 

thuốc  ấy  chạy  vào  kinh  lạc  nào,  trị  được  bệnh  nào,  rồi  mới  kê  toa,  uống 

thuốc;  quyết  chẳng  chịu  dựa  theo  những  điều  nói  trong  Bản  Thảo,  Mạch 

Quyết để lập toa, uống thuốc. Vì sao vậy? Vì chưa từng thấy. 

Nay  nguồn  gốc  của  việc  chống  đói,  ngăn  lạnh,  trị  bệnh  chưa  từng  thấy 

nhưng vẫn cứ ăn cơm, mặc áo, uống thuốc; thế thì ngọn nguồn của Phật và 

Tịnh Ðộ chưa từng thấy, dù có lời thành thực của Phật, của Tổ cũng chẳng 

tin  là  vì  lẽ  gì? Với điều  này thì coi  là chuyện  liên quan đến tánh  mạng, tuy 

không biết vẫn chẳng dám không làm đúng như thế. Còn với chuyện kia lại 

cậy mình cao minh, đòi phải thấy tột cùng mới chịu tu trì pháp ấy. Xưa nay 

được  mấy  kẻ  hào  kiệt  phi  thường  như  thế?  Do  tri  kiến  đó,  rốt  cục  chẳng 

hưởng lợi ích thật sự của Phật pháp. 

Những kẻ bị coi  là  ngu phu,  ngu phụ kia, thoạt đầu cũng chẳng biết  gì, 

nhưng y theo quy củ của tiền nhân, cắm đầu niệm Phật. Bởi đó, ngầm thông 

Phật trí,  thầm  hợp  đạo  mầu,  liền được đới nghiệp  vãng sanh, cùng kẻ đoạn 

Hoặc  vãng  sanh  đều  chứng  Phật  Quả,  có  hơn  kẻ  chỉ  biết  xuông  rồi  thôi 

chăng? Loại người tự dán nhãn mình là hạng xuất cách, do nghi sanh báng, 

sẽ từ kiếp này sang kiếp khác, đọa mãi trong ác đạo, dù hàng ngu phu, ngu 

phụ  niệm  Phật  vãng  sanh  thương  xót  muốn  cứu  vớt  giùm  cũng  chẳng  biết 

làm sao! Vì sao? Vì hạng này bị ác nghiệp bất tín đời trước chướng ngại. 

Trí  của  các  hạ  như  [bảo  kiếm]  Can  Tương,  Mạc  Gia,  chặt  ngọc  như 

chém  bùn.  Do  chẳng  khéo  dùng  trí  ấy,  khác  nào  dùng  thanh  Can  Tương, 

Mạc  Gia  để  chém  bùn,  bùn  không  việc  gì,  uổng  phí  kiếm  sắc,  chẳng  đáng 

buồn sao? 



* Phật pháp là tâm pháp. Hết thảy pháp thế gian chẳng sánh ví được. Có 

sánh  ví chẳng qua  là để khiến  người ta  lãnh  hội  được  ý  nghĩa. Chẳng được 

chấp chết vào sự để bàn ngang. Dùng cái quạt để ví cho mặt trăng, rung cây 

dạy  gió.  Nếu  cứ  do  cái  quạt  tìm  lấy  quang  minh,  từ  nơi  cây  tìm  ra  sự  phất 

phơ thì có còn gọi được là trí hay chăng? Tuy mộng cảnh là giả, nhân quả là 

chân,  cũng  chẳng  ngại  dùng  mộng  cảnh  để  ví  dụ  nhân  quả,  cốt  sao  chúng 

phù hợp nhau. 

Là  sao?  Vọng  tâm  là  Nhân,  mộng  cảnh  là  Quả.  Nếu  không  vọng  tâm 

chắc  chắn  chẳng  có  mộng  cảnh.  Ðiều  này  nhất  định  chẳng  dễ  luận.  Tâm 

thiện  ác  và  việc  tu  trì  là  Nhân,  được  quả  báo  thiện  ác  và  quả  báo  tu  trì  là 

Quả.  Các  hạ  phải  tin;  nếu  không,  do  vọng  tâm  là  nhân  của  mộng  sẽ  được 

mộng cảnh. Tâm niệm Phật là nhân thành Phật, gần là được vãng sanh Tây 

Phương, xa là rốt ráo viên thành Phật đạo. Ðấy chính là điều ngài đang nghi, 

ngăn trở ngài phát khởi lòng tin vậy! 



* Hãy để chuyện Phật rốt ráo là có hay không lại đó. Các hạ cứ muốn cật 

vấn Phật là có hay là không thì hãy tự hỏi chính các hạ rốt ráo là có hay là 

không? Nếu bảo là không thì mối ràng buộc này đây, ai là người thuật nói? 

Nếu bảo là có, xin hãy chỉ đích xác! Lời lẽ của người nói chỉ là do yết hầu 

và thức tâm hợp lại mà có. Văn tự cũng do thức tâm, tay, bút vận động mà 

hiện. Mỗi mỗi đều chẳng ngoài Ngũ Uẩn: Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức, đều 

chẳng  phải  là  các  hạ!  Rời  ngoài  năm  pháp  này  có  chỉ  được  ai  là  các  hạ  để 

hỏi Phật rốt ráo là có hay không, mà cho đó là câu hỏi đại trí huệ? 

Nếu chẳng chỉ ra được chính mình là có hay không, nhưng lại muốn biết 

Phật là có hay không trước đã thì đấy chỉ là câu hỏi cuồng vọng, không đáng 

luận tới, chẳng phải câu hỏi thấu đạt lý đến cùng tận! Phật rốt ráo là có. Vì 

phàm tình của ông chưa sạch, nên Phật chẳng thể hiện. Chính các hạ cũng là 

có. Do Ngũ Uẩn của ông chưa là không nên cũng chẳng thể chỉ ra ngoài Sắc, 

Thọ, Tưởng, Hành, Thức được! 



* Kinh Kim Cang dạy hàng Bồ Tát phát tâm Bồ Ðề, phát tâm độ hết thảy 

chúng sanh khiến họ đều chứng Vô Dư Niết Bàn, nhưng chẳng thấy có một 

chúng sanh được diệt độ. Chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp 

để hành bố thí. Bố thí đứng đầu trong lục độ vạn hạnh. Nêu lên bố thí thì trì 

giới,  nhẫn  nhục,  tinh  tấn,  thiền  định,  trí  huệ,  cho  đến  vạn  hạnh  cũng  đều 

chẳng trụ  vào  Sắc, Thanh,  Hương, Vị, Xúc, Pháp để tu. Văn kinh  này  giản 

lược, chỉ nêu bố thí để nói chung tất cả các pháp kia. 

Hãy nên không trụ vào đâu để sanh tâm. Không có các tướng ngã, nhân, 

chúng  sanh,  thọ  giả  mà  tu  hết  thảy  thiện  pháp.  Nói  như  vậy  thì  bảo  là  hữu 

tướng hay vô tướng? 

Tướng quang minh rộng lớn như thế chật kín thái hư mà bảo là không thì 

khác gì mù lòa từ lúc mới sanh? Nói  “không có một chúng sanh được độ”  là 

chẳng  trụ  vào  tướng,  vô  tướng.  “Vô  sở  trụ”  là  muốn  cho  con  người  chẳng 

vướng mắc trong phàm tình, thánh kiến, rồi chấp trước tướng. 

Nói  “độ tận chúng sanh, hành bố thí, sanh tâm, tu thiện pháp”  là muốn 

cho con người xứng tánh tu tập pháp tự lợi, lợi tha, ngõ hầu mình lẫn người 

cùng  được  viên  mãn  Bồ  Ðề  mới  thôi,  đừng  vướng  vào  đó,  vọng  chấp  vô 

tướng là rốt ráo, chia xẻ cùng một tri kiến với kẻ nhai bã hèm, có đáng gọi là 

người  có  trí  huệ  chăng?  Tín  có  gì  là  khó  khởi,  nghi  có  gì  là  khó  trừ?  Ông 

quyết định chẳng chịu khởi, quyết định chẳng chịu trừ. Dù Phật có đích thân 

thuyết pháp cho ông, cũng chẳng làm sao được! Huống hồ tôi đây chỉ là kẻ 

phàm phu đầy dẫy triền phược? 



*  Muốn  biết  Phật  là  thật  hay  giả,  sao  chẳng  đối  với  những  lý  được  bàn 

trong Tịnh Ðộ Văn, Tây Quy Trực Chỉ và những chuyện được chép trong ấy 

mà phát khởi lòng tin, dứt lòng nghi, lại cho những ngôn luận, sự tích ấy chỉ 

là chuyện bịa đặt, lời đồn, chẳng đáng để vào mắt vậy? Nếu nghĩ như vậy thì 

nhất định  linh hồn chẳng đọa trong  năm đường  nào khác, chỉ ở  ngay trong 

địa  ngục  A  Tỳ  đến  hết  đời  vị  lai.  Cứ  mãi  mãi  hưởng  thọ  vạc  sôi,  lò  than, 

rừng gươm, núi đao do tâm hiển hiện, cứ coi chúng như các thứ lạc cảnh tự 

tại thọ dụng. Coi đó là vui thì chẳng thể khuyên dụ được nữa! 

Ông cứ muốn biết Phật  là thật  hay  giả, dù Tịnh Ðộ Văn, Tây Quy  Trực 

Chỉ  nói  gì  đi  nữa  đều  coi  là  chẳng  thật;  chỉ  khi  tự  mình  thấy,  đích  thân 

chứng, mới nhận là thật; nay tôi lấy một sự tướng để hỏi, ông nên thẳng thắn 

đáp lời, chẳng được hàm hồ, thoái thác. 

Bắc  Thông  Châu  Vương  là  Tiền  San,  thời  nhà  Thanh  từng  giữ  chức 

Phiên Ðài ở Quảng Tây. Khi ấy, Quảng Tây thổ phỉ rất nhiều. Lúc ông Tiền 

coi  việc  binh  bị  bèn  bày  kế  diệt  hết  phỉ  đảng,  bắt  giết  rất  nhiều.  Bốn  năm 

trước đây, ông mắc bệnh rất nặng. Cứ chợp mắt liền thấy mình ở trong căn 

nhà tối. Nhà đó rất lớn, lại rất tối, bọn quỷ vô số đều đến bức bách ông, sợ 

quá tỉnh dậy. Một lát sau, chợp mắt lại thấy y như cảnh cũ, lại hoảng sợ tỉnh 

dậy. Suốt ba  ngày đêm chẳng dám chợp  mắt. Ông ta chỉ còn thở  thoi thóp, 

vợ bèn khuyên dụ: “Ông cứ như thế chẳng tốt đâu! Ông niệm nam mô A Di 

Ðà Phật đi, niệm Phật sẽ ổn ngay!” Tiền San nghe vậy liền gắng niệm. Ðược 

một chốc liền ngủ, ngủ đẫy một giấc không mộng mị gì, mà bệnh cũng dần 

dần thuyên giảm. Nhân đó, ông trường trai niệm Phật. Năm ngoái, Tiền San 

và Trần Tích Chu lên núi, có trò chuyện cùng Quang. 

Nếu các hạ lâm vào cảnh ấy, thì cứ phải biết trước là Phật là thật hay giả 

rồi  sau  mới  niệm  chăng?  Hay  là  nghe  xong  liền  niệm?  Nếu  lúc  ấy  chẳng 

nhọc công xét thật, giả, cứ niệm ngay, thì hiện tại sao lại cùng người đời này 

bàn bạc ngôn luận, sự tích người đời trước là thật hay hư? Cứ nhất loạt cho 

là vọng, chỉ cầu lấy chỗ đúng; cứ vin vào đó khiến tâm cảnh  mơ màng, mờ 

mịt, còn toan  nhỏ  lệ khóc cầu  nữa ư? Ðã có thể coi phú quý  như chiếc dép 

rách, sao không thể coi chấp  trước giống  như chiếc dép  rách để bỏ sạch cả 

đi?  Ông  tính  dùng  tri  kiến  ấy  để  làm  cửa  nhập  đạo  đấy  ư?  Chẳng  biết  nó 

chính là đường để đạt địa ngục A Tỳ đấy! 

Lấy  mộng  để  ví  cho  Phật  thì  vọng  tâm  là  Nhân,  mộng  cảnh  là  Quả.  Ví 

như niệm Phật là Nhân, vãng sanh gặp Phật là Quả. Vì sao có thể lấy sáu thí 

dụ  trong  kinh  Kim  Cang  làm  chứng?  Ngôn  ngữ,  văn  tự thế  gian,  một  chữ, 

một  sự,  chẳng  ngại  gì  diễn  tả  cả  sang  lẫn  hèn,  giảng  giải  cả  tốt  lẫn  xấu. 

Chẳng hạn như chữ “Tử”, dùng để chỉ mình đức Phu Tử cũng được, mà chỉ 

người  bình  thường  cũng  được,  dùng  để  gọi  con  cái  cũng  tốt.  Ðều  phải  dựa 

vào văn mạch để xác định ý nghĩa, quyết chẳng thể đối với chữ Tử có nghĩa 

là Phu Tử, lại giảng là “nhi tử” (con cái) được. Cõi Phật là mộng cảnh, đâu 

cần chờ các hạ thành Phật rồi mới nói sau. Nói như vậy chỉ tự tổn hại, vô ích 

mà thôi! 



* Sự, Lý, Tánh, Tướng, Không, Hữu, Nhân, Quả lẫn lộn chẳng phân, chi 

bằng học theo ngu phu, ngu phụ, cắm cúi niệm Phật, cứ chí cung, chí kính, 

một mực thành khẩn. Lâu ngày chầy tháng, nghiệp tiêu, trí rạng, chướng tận, 

phước dày, mối nghi tâm ấy triệt để rơi rụng hết, thì những chuyện Phật có 

hay là không, chính  mình là có hay là không, đường nẻo “vào cửa Phật, lên 

bờ kia” đã có xác cứ, nào phải đợi hỏi ai nữa! 

Nếu  chẳng  chuyên  tâm,  dốc  chí  niệm  Phật,  cứ  cùng  người  khác  bàn 

xuông những hiểu biết chỉ mới được một phần thì cũng giống như xem kinh 

Kim Cang nhưng chẳng biết Thật Tướng. Xem Tịnh Ðộ Văn, Tây Quy Trực 

Chỉ nhưng chẳng sanh tín tâm là do nghiệp ngăn chướng tâm, chẳng thể lãnh 

hội. Như kẻ mù nhìn mặt trời, mặt trời ở ngay trên không, mắt nhìn ngay vào 

mặt trời  nhưng chẳng thấy được  tướng sáng,  nào  khác  lúc chẳng  thấy. Nếu 

mắt được sáng lại, vừa nhìn liền thấy ngay tướng sáng. 

Một  pháp  Niệm  Phật  chính  là  một  pháp  tối  thiết  yếu  để  mắt  được  sáng 

lại.  Muốn  thấy  tướng  trạng  Thật  Tướng,  hãy  nên  dốc  trọn  lòng  thành  nơi 

pháp  này, ắt  mau có  ngày được thỏa  nguyện  lắm. Muốn tự thấy Chân Ngã, 

nếu chẳng phải là bậc đại triệt đại ngộ sẽ chẳng thể làm được. Muốn chứng 

ngộ mà chẳng đoạn Hoặc chứng chân sẽ không thể được. Muốn viên chứng, 

nếu  ba  Hoặc  chưa  đoạn  sạch,  hai  tử (phần  đoạn  sanh  tử  và  biến  dịch  sanh 

tử) chưa vĩnh viễn mất, sẽ chẳng thể được! 

Luận trên thực tại, các hạ luân hồi bao kiếp dài lâu và nay đang cật vấn 

những điều trái với giáo lý đều là do sức tác dụng của Chân Ngã. Do các hạ 

quay  lưng  với  giác,  xuôi  theo  trần  lao,  nên  chẳng  thể  thọ  dụng  chân  thật. 

Khác  nào  cái  đầu  của  gã  Diễn  Nhã14  ,  hạt  châu  trong  áo,  từ  đầu  đến  cuối 

chưa hề mất, lầm sanh sợ hãi, lầm chịu khốn cùng vậy! 



*  Tất cả  thế  gian  dù  là  căn  thân  hay  là  thế  giới  đều  là  do  đồng  nghiệp, 

biệt  nghiệp  trong  tâm  của  chúng  sanh  cảm  thành,  đều  có  thành  hoại,  đều 

chẳng trường cửu. Thân có sanh, già, bệnh, chết; thế giới có thành, trụ, hoại 

không. Câu nói:  “Vật cực tắc phản, cực lạc sanh bi”  (mọi sự đến chỗ cùng 

cực sẽ chuyển biến theo chiều ngược lại, vui quá hóa buồn) là nói về ý này. 

Do Nhân đã là sanh diệt, Quả cũng chẳng thể không sanh diệt. 

Thế giới Cực Lạc là thế giới do Phật A Di Ðà đã chứng ngộ triệt để Phật 

tánh sẵn có trong tự tâm, tùy tâm biến hiện, xứng tánh trang nghiêm. Vì thế, 

sự vui trong cõi ấy chẳng có lúc cùng tận. Ví như hư không rộng rãi to lớn, 

bao  hàm  hết thảy sâm  la  vạn tượng. Dù thế giới  nhiều  lần thành,  nhiều  lần 

hoại, hư không rốt ráo chẳng bị tăng giảm. 

Ông đem sự vui thế gian để nạn sự vui Cực Lạc, nhưng sự vui Cực Lạc 

ông  chưa  thể  thấy.  Dẫu  ông  chưa  thể  thấy  toàn  bộ  hư  không,  nhưng  với 

khoảng hư không trong vòng trời đất đây, ông có bao giờ thấy nó bị biến cải 

hay chưa? 

Phải  biết  rằng  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  Tánh.  Vì  thế  Ðức  Phật 

dạy con người niệm Phật cầu sanh Tây Phương để nhờ vào nguyện lực đại từ 

bi của Phật Di Ðà sẽ cũng được thọ dụng niềm vui bất sanh bất diệt ấy. Do 

căn  thân  là  liên  hoa  hóa  sanh  nên  không  có  nỗi  khổ  sanh,  già,  bệnh,  chết. 

Thế  giới  là  do  công  đức  xứng  tánh  hóa  hiện  nên  không  có  biến  chuyển 

Thành, Trụ, Hoại, Diệt. Dù là thánh nhân vẫn có những điều không biết, há 

nên vì những pháp sanh diệt trong thế gian mà khởi nghi ư? 



* Pháp môn Tịnh Ðộ là bi tâm triệt để của đức Như Lai, là pháp môn phổ 

độ chúng sanh khiến cho những kẻ phàm phu đầy dẫy triền phược, không có 

sức  đoạn  Hoặc,  nhờ  tín  nguyện  trì  danh  sẽ  được  liễu  thoát  ngay  trong  đời 

này, cùng  làm bè bạn  với Quán  Âm, Thế  Chí.  Trên đến bậc Ðẳng Giác  Bồ 

Tát, địa vị gần kề Phật Quả vẫn còn phải vãng sanh  mới thành Chánh Giác. 

Chí viên, chí đốn, thông trên, suốt dưới, vượt trội hết thảy các pháp môn đã 

được giảng trong cả một đời giáo hóa. Vì thế, trong khi Ðức Phật giảng kinh 

A Di Ðà, sáu phương chư Phật hiện tướng lưỡi rộng dài đồng thanh tán thán, 

khen là kinh Công Ðức Chẳng Thể Nghĩ Bàn Ðược Hết Thảy Chư Phật Hộ 

Niệm. 

Phật lại nói: Ta là Thích Ca Mâu Ni Thế Tôn làm được chuyện rất khó, 

hiếm  có.  Ðức  Thế  Tôn  ta  tự  phô  bày  túc  nhân,  bảo:  “Ta  trong  đời  ác  ngũ 

 trược, làm được chuyện khó làm sau đây: chứng đắc Bồ Ðề, vì hết thảy thế 

 gian nói pháp khó tin này. Thật là rất khó”  khiến cho người nghe tin nhận, 

phụng hành, chỉ nhằm bày trọn bổn hoài xuất thế mà thôi. 

Nhưng  pháp  môn  này  rất  sâu,  khó  lường,  tuy  đã  được  Bổn  Sư  và  chư 

Phật  Thế  Tôn  cùng  khuyên  nên  tin  tưởng,  nhưng  đời  vẫn  còn  rất  nhiều  kẻ 

nghi.  Chẳng  những  hạng  thế  trí  phàm  tình  chẳng  tin,  ngay  cả  hạng  tri  thức 

thông hiểu Tông, Giáo sâu xa cũng còn ngờ vực. Chẳng những hạng tri thức 

chẳng  tin,  mà  bậc  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  đã  chứng  Chân  Ðế,  nghiệp  tận 

tình không hãy còn nghi ngờ. Chẳng những bậc tiểu thánh chẳng tin, ngay cả 

Quyền Vị Bồ Tát cũng hãy còn ngờ. Ngay đến bậc Pháp Thân Ðại Sĩ dù đã 

tin chắc, nhưng vẫn chẳng thể thấu hiểu tận cùng nguồn cội. 

Ấy  là  vì  pháp  môn  này  lấy  Quả  Giác  làm  Nhân  Tâm,  toàn  thể  là  cảnh 

giới  Phật,  chỉ  mình  Phật  với  Phật  mới  có  thể  hiểu  trọn,  chẳng  phải  trí  con 

người thấu hiểu được nổi! Bọn phàm phu ta ngửa tin lời Phật, y giáo phụng 

hành sẽ tự được lợi ích thật sự. Nếu được nghe pháp môn chẳng thể nghĩ bàn 

này thì phải là trong nhiều kiếp đã gieo sâu căn lành, huống hồ là tin nhận, 

phụng hành ư? 



*  Kinh  Hoa  Nghiêm  vua  của  Tam  Tạng,  là  do  đức  Như  Lai  lúc  tối  sơ 

thành  Chánh  Giác,  vì  các  bậc  Pháp  Thân  Ðại  Sĩ  thuộc  bốn  mươi  địa  vị  đã 

vượt  ngoài  cửu  giới,  giảng  ra  pháp  một  đời  thành  Phật.  Chỗ  quy  tông  kết 

đảnh  của  Thật  Nghĩa  rốt  ráo  là  “dùng  mười  đại  nguyện  vương,  hồi  hướng 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới để mong viên mãn Phật Quả”. 

Cảnh sở chứng của Thiện Tài đã bằng với Phổ Hiền, bằng với chư Phật, 

được  gọi  là  bậc  Ðẳng  Giác  Bồ  Tát.  Ðẳng  Giác  chỉ  kém  Phật  một  chút  vẫn 

còn phải hồi hướng vãng sanh. Toàn bộ các Bồ Tát trong Hoa Tạng thế giới 

hải  đều  bẩm  thọ  giáo  pháp  này,  cùng  tu  pháp  này.  Huống  nay  kẻ  thông 

Tông, thông Giáo,  mức căn tánh thông  lợi,  mức chứng  nhập sâu  xa có  hơn 

nổi các vị Ðẳng Giác Bồ Tát kia chăng? Ngàn kinh, vạn luận, đâu đâu cũng 

dạy quy hướng. Vãng thánh tiền hiền ai nấy đều hướng về, những kinh luận 

ấy há chẳng đáng để tuân thủ, hành theo ư? Các vị thánh hiền ấy đều là hạng 

ngu phu, ngu phụ ư? 

Nói gọn một lời: Nghiệp sâu chướng nặng, chưa được giải thoát nên đến 

nỗi  đối  với  việc  hằng  ngày  còn  chẳng  biết,  cứ  quen  thói  chẳng  suy  xét  đó 

thôi. 



*  Nếu  bảo:  “A  Di  Ðà  Phật  an  cư  Cực  Lạc.  Mười  phương  thế  giới  vô 

lượng,  vô  biên.  Trong  một  thế  giới,  chúng  sanh  niệm  Phật  đã  nhiều  vô 

lượng, vô biên, A Di Ðà Phật một thân làm sao tiếp dẫn khắp hết thảy những 

chúng sanh niệm Phật trong mười phương vô lượng vô biên thế giới được?” 

Ðáp:  Sao  ông  lại  dùng  tri  kiến  phàm  phu  để  suy  lường  Phật  cảnh?  Tôi 

mượn thí dụ nói rõ cho ông khỏi lầm. Một vầng trăng sáng rực trên không, 

hiện  bóng  trong  vạn  con  sông,  trăng  có  tâm  chăng?  Trên  trời  chỉ  có  một 

vầng  trăng,  nhưng  biển  cả,  sông  ngòi,  sông  to,  suối  nhỏ,  đều  hiện  trọn  vẹn 

khuôn trăng. Dù nhỏ như một chước15 , một giọt nước, không nơi nào chẳng 

hiện toàn thể bóng trăng. 

Vả nữa, vầng trăng hiện nơi sông, rạch, một người nhìn thì có một vầng 

trăng ở ngay trước người ấy. Trăm  ngàn  vạn ức  người trong trăm  ngàn  vạn 

ức  chỗ  cùng  nhìn,  không  một  ai  là  chẳng  có  một  vầng  trăng  ở  ngay  trước 

mặt. Nếu trăm ngàn vạn ức người ai nấy đi qua Ðông, Tây, Nam, Bắc; mỗi 

người  đi  đến  đâu,  luôn  thấy  trăng  cũng  đi  theo  đấy,  chẳng  hề  gần  xa!  Nếu 

trăm  ngàn  vạn  ức  người đứng  yên chẳng  động, trăng cũng  đứng  yên chẳng 

động,  thường ở bên  người. Chỉ  là  nước trong  lặng, trăng sẽ hiện;  nước đục 

chao  động,  trăng  ẩn  mất.  Trăng  vốn  chẳng  lấy  bỏ,  trăng  chẳng  hiện  là  do 

nước đục ngầu, lay động, chẳng phản chiếu được bóng trăng. 

Tâm chúng sanh như nước, A Di Ðà Phật như trăng. Chúng sanh đầy đủ 

tín  nguyện  hạnh,  chí  thành  cảm  Phật  thì  Phật  sẽ  ứng  như  nước  trong  trăng 

hiện. Nếu tâm chẳng thanh tịnh, chẳng chí thành, ứng với tham, sân, si, trái 

nghịch  Phật  như  nước  vừa  đục  vừa  xao  động  dù  trăng  vẫn  chiếu  xuống 

nhưng chẳng thể hiện bóng rõ ràng. 

Trăng là sắc pháp thế gian, còn diệu dụng như thế, huống hồ Phật A Di 

Ðà đã hết sạch phiền hoặc, phước huệ đầy đủ, tâm trùm thái hư, lượng trọn 

pháp giới ư? Vì thế kinh Hoa Nghiêm bảo:  “Phật thân đầy khắp pháp giới, 

 hiện  trước  khắp  hết  thảy  chúng  sanh.  Tùy  duyên  cảm  ứng  không  đâu  là 

 chẳng trọn khắp, nhưng luôn ngồi nơi tòa Bồ Ðề này”.  

Do đó, biết rằng Phật cảm khắp pháp giới, Phật ứng khắp pháp giới. Phật 

thật  sự  chưa  từng  khởi  tâm  động  niệm,  có  ý  tưởng  đến  đi,  nhưng  có  thể 

khiến cho chúng sanh duyên đã thành thục thấy Ngài đến đây tiếp dẫn vãng 

sanh  Tây  Phương.  Cho  nên  Phật  chẳng  phải  là  một,  chẳng  phải  là  hai.  Chỉ 

nêu đại ý để sanh chánh tín mà thôi. 



* Phải biết rằng pháp môn Tịnh Ðộ chính là để nhiếp phục người thượng 

thượng  căn.  Vì  thế,  Thiện  Tài  đã  chứng  Ðẳng  Giác,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  vẫn 

dạy  dùng  mười  đại  nguyện  vương  hồi  hướng  vãng  sanh  ngõ  hầu  viên  mãn 

Phật Quả;  nhân đó, khuyên khắp  Hoa  Tạng  hải chúng. Do  vậy, ta biết rằng 

một pháp  hồi  hướng  vãng sanh  Tịnh Ðộ chính  là pháp tối  hậu để  viên  mãn 

Phật Quả. 

Ðời  có  kẻ  cuồng  chẳng  hiểu  kỹ  giáo  lý,  thấy  ngu  phu,  ngu  phụ  đều  tu 

được  pháp  này  bèn  khinh  rẻ,  cho  là  pháp  Tiểu  Thừa,  chẳng  biết  rằng  đây 

chính  là  pháp  môn  đệ  nhất  một  đời  thành  Phật,  thành  thỉ,  thành  chung  của 

Hoa Nghiêm. 

Cũng có kẻ ngu tri kiến hẹp kém, nghĩ mình công phu cạn mỏng, nghiệp 

lực sâu dày,  làm sao sanh  ngay được; chẳng biết rằng tâm tánh chúng sanh 

và tâm tánh của Phật chẳng hai. Ngũ nghịch, thập ác sắp đọa địa ngục, gặp 

thiện tri thức dạy cho niệm Phật đủ cả mười tiếng hoặc chỉ mấy tiếng rồi liền 

chết đi, còn được vãng sanh. Lời Quán kinh dạy cớ sao chẳng tin? 

Bọn họ còn vãng sanh, huống hồ chúng ta dù còn tội nghiệp, dù ít công 

phu,  sánh  với  kẻ  thập  ác  ngũ  nghịch  kia  [chỉ  niệm]  mười  tiếng  hay  là  mấy 

tiếng,  còn  vượt trội  hơn  rất  nhiều,  lẽ  nào  tự  vội  vàng  bỏ  qua  đến  nỗi  đánh 

mất lợi ích vô thượng này? 

Như  Lai  gọi  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  này  là  pháp  khó  tin  là  vì  hạ  thủ  dễ  lại 

thành công cao, dùng công ít được hiệu quả nhanh. Chí viên, chí đốn, thẳng 

tắt,  rộng  lớn,  giản  dị,  vượt  trội  hết  thảy  giáo  lý  thông  thường.  Chẳng  phải 

xưa vốn đã có thiện căn, quyết sẽ khó tin nhận, phụng hành. Tôi thường nói: 

“Cửu  giới  chúng  sanh  lìa  khỏi  pháp  môn  này  thì  trên  chẳng  thể  viên  thành 

Phật  đạo.  Mười  phương  chư  Phật  bỏ  pháp  môn  này  thì  dưới  chẳng  thể  lợi 

khắp quần manh” là chuyện thực vậy. 



* Pháp môn Tịnh Ðộ độ khắp ba căn, chính là để tiếp độ căn khí thượng 

thượng,  kiêm  tiếp  dẫn  hạng  trung  hạ  căn.  Kẻ  ngu  thường  hay  chê  là  pháp 

thiển cận, Tiểu Thừa; nói chung  là  vì chẳng  xem kinh  luận Ðại Thừa, chưa 

phải  là  người  thông  suốt  có  đủ  con  mắt.  Chỉ  dùng  cái  tâm  điên  đảo,  chấp 

trước của mình để suy lường đạo nguyên thủy trọng yếu, chung cục của Như 

Lai. Như kẻ mù ngó mặt trời, như người điếc nghe sấm, đương nhiên chẳng 

thấy, chẳng nghe, chỉ đành suy luận vọng tưởng! 

Phải biết một pháp tín nguyện niệm Phật là do Như Lai vì bi tâm triệt để 

phổ  độ  chúng  sanh  mà  tuyên  thuyết.  Chỉ  có  các  vị  Bồ  Tát  như  Quán  Âm, 

Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền mới có thể rốt ráo đảm đương. Bọn họ thấy ngu 

phu, ngu phụ đều niệm Phật được bèn coi là pháp Tiểu Thừa thiển cận, khác 

nào  ngôi  sao  bé  chỉ  chiếm  lãnh  được  khoảng  trời  nhỏ,  con  trùng  bé  chỉ  bò 

được khoảng đất hẹp! 

Nếu  tin  tưởng  được  pháp  này  thì  là  nhiều  kiếp  đã  trồng  sâu  thiện  căn. 

Nếu có thể dùng tín nguyện sâu trì danh hiệu Phật, nhiếp trọn sáu căn, tịnh 

niệm tiếp nối thì cái tâm phàm phu đó biến thành Như Lai Tạng, như người 

nhiễm hương, thân có mùi thơm. Hiện tại đã tiếp xúc với khí phận của Phật 

thì lúc lâm chung lại chẳng cảm ứng đạo giao, được Phật tiếp dẫn hay sao? 



     ---o0o--- 

3. Khuyên đầy đủ tín nguyện 



* Dù kính cẩn tu trì Ngũ Giới, Thập Thiện, được thân trời người, nhưng 

phước lạc nhân gian lại chính là cội rễ đọa lạc. Dù trên trời phiền hoặc chẳng 

mãnh  liệt  như trong  nhân  gian,  nhưng  một khi phước trời đã tận,  nhất  định 

sẽ  đọa  xuống.  Do  túc  phước  chưa  tận,  nên  được  hưởng  phước.  Do  hưởng 

phước nên tạo nghiệp. Ðã tạo nghiệp rồi thì đọa lạc ác đạo chỉ trong khoảng 

nháy mắt, một hơi thở thôi! Huống hồ có kẻ khi mạng trời đã hết, vì sức ác 

nghiệp đời trước đã chín, liền đọa ngay vào ác đạo! 

Vì thế, cổ đức bảo người tu hành nhưng không có chánh niệm tu trì Tịnh 

nghiệp,  chỉ  được  phước  báo  trời  người  thì  gọi  là  oán  thù  đời  thứ  ba.  Kinh 

Pháp  Hoa  nói:  “Tam  giới  không  yên,  giống  như  nhà  lửa.  Thật  đáng  sợ 

 hãi”.  Người biết tốt xấu phải gấp cầu xuất ly để được yên ổn mới là kế sách 

bậc thượng vậy. 



*  Một  pháp  Niệm  Phật  là  cậy  vào  Phật  lực  để  thoát  tam  giới,  sanh  về 

Tịnh Ðộ. Nay đã chẳng phát nguyện thì có tín chăng? (Người tin thật sự ắt sẽ 

phát nguyện tha thiết). Tín nguyện đều không, chỉ niệm Phật danh thì thuộc 

về  Tự  Lực.  Vì  không  tín  nguyện  nên  chẳng  thể  cảm  ứng  đạo  giao  cùng 

hoằng thệ của đức Di Ðà. Nếu đã hết Kiến Tư Hoặc, có lẽ được vãng sanh. 

Còn  nếu  hoàn  toàn  chưa  đoạn  hay  chưa  đoạn  hết  sạch  thì  nghiệp  căn  vẫn 

còn,  làm  sao  thoát  ngay  khỏi  luân  hồi  cho  được?  Ngũ  Tổ Giới  Diễn,  Thảo 

Ðường Thanh v.v... chính là những chứng cớ xác thực. 

Phải biết rằng không có tín nguyện mà niệm Phật sẽ chẳng khác gì tham 

cứu bên Tông, bên Giáo. Dù có được vãng sanh nhưng nhân quả chẳng phù 

hợp với nhau! Ngài Ngẫu Ích nói:  “Ðược vãng sanh hay không toàn là do có 

 tín  nguyện  hay  không.  Phẩm  vị  cao  hay  thấp  toàn  là  do  trì  danh  sâu  hay 

 cạn” . Ðấy chính là phán định chắc như sắt vậy. 



*  Bình sinh tuyệt chẳng có tín  nguyện thì  khi  lâm chung  nhất định  khó 

cậy  vào Phật  lực. Ðã bảo  là “thiện ác  đồng thời cùng  hiện  ngay” thì chẳng 

luận là bốn chữ A Di Ðà Phật chẳng hiện nên chẳng được vãng sanh, mà dù 

có  hiện  cũng  chẳng  được  vãng  sanh!  Vì  sao  vậy?  Do  chẳng  nguyện  vãng 

sanh, do chẳng cầu Phật,  nên chẳng được  Phật tiếp  dẫn. Kinh  Hoa  Nghiêm 

nói:  “Giả sử  ác  nghiệp  có  thể  tướng  thì  mười  phương  hư  không  chẳng  thể 

 chứa đựng nổi”.  Cổ đức nói:  “Như người mắc nợ, chủ nợ nào mạnh sẽ kéo 

 đi trước”.  Tâm tình đa đoan, đặt nặng nơi nào sẽ rơi về đó. Nay thiện ác đều 

hiện,  do  không  có  tín  nguyện,  chẳng  thể  làm  gì  ác  nghiệp  được!  Phải  biết 

rằng:  Cậy  vào  tự  lực  thì  nếu  còn  một  mảy  ác  nghiệp  sẽ  chẳng  thể  xuất  ly 

sanh tử, huống là nhiều ác nghiệp? 

Lại nếu không tín nguyện, dù niệm đến Nhất Tâm thì trong vô lượng vô 

biên người như thế, may ra có  một hai người được vãng sanh. Quyết chẳng 

thể lấy đó làm gương để cắt đứt thiện căn của hết thảy người vãng sanh Tịnh 

Ðộ trong đời sau. 

Vì cớ sao? Người có thể cậy  vào tự lực,  niệm  đến  mức  nghiệp  tận tình 

không,  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn,  trong  cả  cõi  đời  ít  có  được  một,  hai.  Nếu  ai 

nấy tu hành theo cách đó, bỏ Tín Nguyện chẳng theo, thì những chúng sanh 

bình thường sẽ ở  mãi trong biển khổ,  không cách  nào  xuất  ly, đều  là do  bị 

một lời này chèn ép cả. Thế  mà kẻ ấy vẫn dương dương đắc ý, cho mình là 

thật cao, chẳng biết  mình bị đoạn  Phật  huệ  mạng,  là chúng sanh  ngu si  nói 

cuồng. Buồn thay! 

Với  pháp  Tịnh  Ðộ,  phải  tránh  nhìn  bằng  một  mắt,  chẳng  được  đem 

những giáo nghĩa thông thường để so bì. Nếu Như Lai chẳng mở ra pháp này 

thì sự liễu sanh thoát tử của chúng sanh đời mạt sẽ chẳng thể thấy được. 



*  Hãy  thường  nên  phát  tâm  quyết  định,  lâm  chung  quyết  định  muốn 

được sanh về Tây Phương. Ðừng nói là chẳng  muốn thọ lại thân người tầm 

thường,  ngay  cả  thân  vua  trong  cõi  trời  người  và  xuất  gia  làm  Tăng,  nghe 

một ngộ cả ngàn, đắc đại tổng trì, hoằng hóa đại pháp, làm thân cao tăng lợi 

khắp chúng sanh cũng coi như chỗ chất chứa tội lỗi, độc hại, tâm quyết định 

chẳng sanh một niệm muốn thọ. Quyết định như thế thì tín nguyện hạnh của 

mình  mới  cảm  được  thệ  nguyện  của  Phật,  mới  được  Phật  nhiếp  thọ.  Cảm 

ứng đạo giao, được Phật tiếp dẫn, thẳng lên cửu phẩm, vĩnh viễn thoát khỏi 

luân hồi. 



*  Phải  biết  rằng:  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới,  đừng  nói  là  phàm  phu 

chẳng đến được, ngay cả thánh nhân Tiểu Thừa cũng chẳng đến được vì nơi 

ấy  thuộc  về  cảnh  giới  Ðại  Thừa  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Tiểu  thánh  hồi  tâm 

hướng  đại  thì  liền  đến  được.  Phàm  phu  nếu  không  có  tín  nguyện  để  cảm 

Phật, dù tu hết thảy các hạnh thù thắng khác lẫn hạnh trì danh thù thắng cũng 

chẳng  thể  vãng  sanh.  Vì  thế,  Tín  - Nguyện  là  tối  khẩn  yếu.  Ngài  Ngẫu  Ích 

nói:  “Ðược vãng sanh hay chăng toàn là do có tín nguyện hay không, phẩm 

 vị cao hay thấp toàn là do trì danh sâu hay cạn”.  Dù ngàn đức Phật xuất thế 

cũng  chẳng  thay  đổi  được  lời  phán  định  chắc  như  sắt  này.  Hễ  tin  cho  tới, 

dám chắc Tây Phương ông phải có phần. 



*  Nếu  luận  về  pháp  môn  Niệm  Phật  thì  chỉ  có  ba  pháp  Tín  - Nguyện  - 

Hạnh là tông yếu. Ðầy đủ ba pháp, quyết định vãng sanh. Nếu không có tín 

thật, nguyện thiết, dù có chân hạnh cũng chẳng thể vãng sanh, huống là kẻ tu 

hành  hời  hợt,  qua  loa  ư?  Ngài  Ngẫu  Ích  từng  bảo:  “Ðược  vãng  sanh  hay 

 chăng toàn là do có tín nguyện hay không, phẩm vị cao hay thấp toàn là do 

 trì danh sâu hay cạn”.  Bởi  lẽ,  pháp  này cả ba đời chẳng  dễ thường bàn,  là 

đạo  mầu độ khắp ba căn.  Hãy  nên dốc trọn toàn thân  nương  về tu tập,  mới 

hòng chứng được lợi ích thật sự. 

Ba thứ Tín - Nguyện - Hạnh sách Thập Yếu đã giảng rõ từng thứ. Nhưng 

trọng yếu nhất là trong phần giảng về Ngũ Trùng Huyền Nghĩa của sách Yếu 

Giải, phần thứ ba  là Minh  Tông (minh  định  tông  thú của  kinh) đã  phát  huy 

ba pháp  này tinh tường bậc  nhất. Tiếp đó, trong  mỗi  một đoạn văn, Tổ đều 

giảng giải về Tín - Nguyện - Hạnh. Hãy nên đọc thật kỹ cuốn sách chẳng thể 

thiếu này. 



* Muốn sanh  Tây Phương, trước hết  phải  có tín  thật, nguyện thiết. Nếu 

không có lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, dù cho tu hành vẫn chẳng thể 

cảm ứng đạo giao cùng Phật, chỉ được phước báo nhân thiên và tạo thành cái 

nhân  đắc  độ  trong  đời  vị  lai  mà  thôi.  Nếu  đầy  đủ  Tín  -  Nguyện  thì  [được 

vãng sanh] vạn người chẳng sót một ai. Tổ Vĩnh Minh bảo:  “Vạn người tu, 

 vạn người đến”  là nói về Tín Nguyện Hạnh đấy! 



*  Phàm  lễ  bái,  đọc  tụng  kinh  điển  Ðại  Thừa  và  làm  hết  những  việc  lợi 

ích người đời thảy đều đem hồi hướng Tây Phương, chẳng cứ gì niệm Phật 

mới hồi hướng Tây Phương được. Nếu đem các công đức khác hồi hướng về 

phước báo thế  gian thì  niệm chẳng quy  một mối, càng khó  vãng sanh. Phải 

biết  rằng  nếu thật sự  niệm Phật sẽ chẳng cầu phước báo thế  gian,  nhưng tự 

được hưởng phước báo thế gian. Nếu cầu phước báo thế gian, chẳng chịu hồi 

hướng  vãng  sanh  thì  phước  báo  thế  gian  đạt  được  đó  sẽ  trở  thành  tệ  kém. 

Tâm chẳng chuyên nhất nên càng khó quyết định vãng sanh! 



*  Người  niệm  Phật  chỉ  nên  chân  thành,  thiết  tha  niệm  Phật,  tự  có  thể 

nương vào Phật tự lực tránh khỏi nạn đao binh, lửa, nước. Chỉ khi nào vì túc 

nghiệp lôi kéo hoặc do trọng báo địa ngục chuyển thành báo nhẹ trong hiện 

đời  thì  mới  mắc  phải  những  nạn  ấy.  Nhưng  do  thường  ngày  lòng  tin  chân 

thành,  nguyện  thiết  tha,  nên  ngay  khi  ấy  được  Phật  tiếp  dẫn.  Dù  hiện  tại 

chưa chứng tam muội nhưng đã dự vào dòng thánh. Tự thân như hình bóng, 

đao  binh  thủy  hỏa  chẳng  trở  ngại  chi.  Dù  hiện  tại  gặp  phải  tai  ương,  thật 

chẳng bị khổ. Cả thế giới mênh mông, mấy ai được như vậy chăng? 



* Nguyện lìa Sa Bà như tù nhân mong thoát lao ngục. Nguyện sanh Cực 

Lạc như cùng tử mong về lại cố hương. Nếu trước khi chưa sanh về Tịnh Ðộ 

mà phải nhận lấy ngôi vua trong cõi trời người thì cũng phải coi đó là nhân 

duyên  đọa  lạc,  trọn  không  có  một  niệm  mong  cầu,  hâm  mộ.  Dẫu  đời  sau 

chuyển nữ thành nam, xuất gia từ thơ ấu, nghe một ngộ cả ngàn, đắc đại tổng 

trì,  cũng  phải  coi  đó  là  đường  quanh  nẻo  rẽ,  trọn  không  có  tâm  niệm  nào 

mong  mỏi cả. Chỉ mong lúc lâm chung, được Phật tiếp dẫn, vãng sanh Tây 

Phương. 

Ðã  được  vãng  sanh  sẽ  liễu  sanh  thoát  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh,  ở  vào 

địa  vị  Bổ  Xứ,  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn,  nhìn  lại  những  sự  như  làm  vua  trong 

cõi trời người, xuất gia làm Tăng v.v... nào bằng Tịnh Ðộ. Tu các pháp môn 

khác trải bao kiếp khó nhọc, chuyên cần, nào được giải thoát! Như lửa đóm 

sánh  với  vầng  mặt  trời  rạng  rỡ,  như gò  mối sánh cùng Thái Sơn,  khó  ngăn 

buồn  thương,  khó  kìm  run  rẩy!  Bởi  vậy,  người  tu  Tịnh  Ðộ  trọn  chẳng  thể 

cầu những sự như hưởng phước lạc nhân thiên trong đời sau và đời sau xuất 

gia làm Tăng! 

Nếu  có  chút  mảy  may  mong  cầu  đời  sau  thì  là  chẳng  có  lòng  tin  chân 

thành,  nguyện  thiết  tha,  đối  với  thệ  nguyện  của  đức  Di  Ðà  sẽ  bị  cách  trở, 

chẳng thể cảm  ứng đạo  giao, được  Phật  tiếp dẫn! Như vậy  là đã dùng diệu 

hạnh  thù thắng chẳng thể  nghĩ bàn tạo thành  phước  nhân  hữu  lậu trong cõi 

nhân thiên. 

Vả nữa, lúc hưởng phước ắt sẽ tạo nghiệp. Ðã tạo ác nghiệp ắt khó tránh 

ác  báo.  Như  bỏ  chất  độc  vào  đề  hồ  khiến  người  uống  vào  phải  chết.  Kẻ 

chẳng khéo dụng tâm,  mắc họa như thế. Phải nên triệt để cắt đứt ý niệm ấy 

mới hòng được lợi ích hoàn toàn nơi Tịnh Ðộ, toàn thân thọ dụng vậy! 



*  Dù  thọ  cả  trăm  năm,  chỉ  trong  khoảng  khảy  ngón  tay,  thở  hắt  ra  một 

hơi  là chẳng còn nữa!  Hãy tìm đường thoát; chớ để đến  lúc  lâm chung,  hối 

cũng chẳng  kịp!  Thường  nhớ kinh  dạy:  “Thân người khó  được, trung quốc 

 khó sanh, Phật pháp khó nghe, tín tâm khó khởi”.  Nay may đủ cả bốn điều, 

càng phải nên nỗ lực như đã lên được núi báu, phải tìm cho được ngọc Ma 

Ni. 

Chúng sanh vì còn trong địa vị phàm phu, chưa đoạn Hoặc Nghiệp, sanh 

tử  giải  quyết  chưa  xong,  khó  tránh  đọa  lạc;  cho  nên,  đức  Như  Lai  cực  lực 

khuyên chúng sanh phát tâm chân tín và nguyện tâm thiết tha, trì danh hiệu 

Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ.  Ðem  hết  thảy  công  đức  đã  tạo:  cúng  dường  Tam 

Bảo,  giữ  giới  cả  đời...  chẳng  cầu  phước  báo  đời  sau  trong  cõi  nhân  thiên, 

chẳng cầu đời này trường thọ, khỏe mạnh, yên vui, chỉ cầu lâm chung vãng 

sanh Tịnh Ðộ thì phù hợp với thệ nguyện của Phật, cảm ứng đạo giao, chắc 

chắn được mãn nguyện. Như người rớt xuống biển, có thuyền đến cứu, nếu 

chịu lên thuyền sẽ lên được bờ kia. 

Cầu phước  nhân thiên, chẳng cầu  vãng sanh  như chẳng  lên thuyền, khó 

khỏi  chết  chìm.  Phật  muốn  ông  siêu  phàm  nhập  thánh,  ông  lại  chỉ  nguyện 

được  phước  hữu  lậu.  Một  khi  phước  báo  đã  hết,  vĩnh  viễn  đọa  trong  đồ. 

Khác  nào  dùng  ngọc  Ma  Ni  để  ném  chim  sẻ,  được  thì  ít,  mất  quá  nhiều. 

Chẳng tiếc lắm ư? Hãy nên tự cảnh tỉnh! 



* Nếu muốn trong đời này được hưởng lợi ích chân thật, hãy nên nương 

vào  pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì 

quyết định được  liễu sanh thoát tử. Nếu chẳng  y  vào pháp  môn Niệm  Phật, 

đừng kể chi kẻ chưa được chân truyền Phật giáo,  ngay cả kẻ  đã được chân 

truyền cũng chẳng thể liễu sanh thoát tử. Vì sao thế? Dù được chân truyền, 

đại triệt, đại ngộ, nhưng vẫn chưa thật chứng. Có chứng mới liễu sanh thoát 

tử được, chứ chỉ ngộ thì chẳng thể liễu! 

Tu các pháp môn khác đều phải đoạn Hoặc chứng chân  mới có thể liễu 

sanh  thoát  tử.  Tu  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  chỉ  cần  đủ  tín  thật,  nguyện  thiết,  trì 

danh  hiệu Phật, đừng  làm các điều ác,  vâng  làm các điều  lành, Chánh -Trợ 

cùng  hành,  chẳng  những  được  vãng  sanh  mà  phẩm  vị  còn  ưu  thắng  nữa. 

Chẳng riêng kẻ tin tưởng thuần thành, siêng tu được vãng sanh, mà hạng ngũ 

nghịch  thập  ác  sanh  lòng  hổ  thẹn  lớn  lao,  chí  tâm  niệm  Phật  mấy  tiếng  thì 

ngay  lúc  mạng  chung  nhất  định  được  vãng  sanh.  Do  lòng  từ  rộng  lớn  của 

Phật, chuyên vì sự nghiệp độ sanh, nhất niệm hồi quang liền được nhiếp thọ. 

Như thế gọi là “nương Phật từ lực, đới nghiệp vãng sanh”. 

Chúng sanh đời  mạt chẳng  nương theo  Tịnh  Ðộ, tu các pháp  môn khác 

chỉ được phước báo nhân thiên và tạo nhân duyên đắc độ cho đời vị lai mà 

thôi. Do không sức đoạn Hoặc, gốc sanh tử vẫn còn, dễ hồ chẳng nảy mầm 

mộng sanh tử nữa ư? 



* Pháp Niệm Phật trọng tại tín - nguyện. Tín nguyện chân thiết, dù trong 

tâm  chưa  thanh  tịnh  cũng  được  vãng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Do  chí  tâm  niệm 

Phật  là  năng  cảm,  nên  A  Di  Ðà  Phật  liền  năng  ứng.  Như  nước  trong  sông, 

biển, chưa thể dứt sạch tướng động; nhưng nếu không gió cuồng, sóng to thì 

vầng trăng rạng ngời trên không sẽ hiện bóng lồ lộ. Cảm ứng đạo giao như 

mẹ con  nhớ  nhau.  Pháp khác chuyên trọng  tự  lực, chẳng  nhờ  vào Phật  lực. 

Cứ do đấy mà hiểu được nghĩa này vậy. 



*  Ước  theo  những  cách  giảng  dạy  thông  thường  thì  còn  trong  địa  vị 

phàm phu muốn liễu sanh thoát tử thật chẳng phải chuyện dễ. Nếu ước theo 

pháp  môn  đặc  biệt  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ  thì  ngay  trong 

hiện đời ắt được  liễu thoát.  Nếu  như đầy  đủ tín thật,  nguyện  thiết  thì  trong 

vạn  người  nhất định chẳng sót  một ai. Chúng sanh đời  mạt chỉ có  mỗi  một 

pháp này đáng để nương cậy. Bởi thế, khi vận mạng đạo pháp ngày càng suy 

giảm thì pháp này càng thích đáng căn cơ, thiện tri thức càng đề xướng thiết 

tha. Chân thật tu trì liền được vãng sanh, là điều chứng nghiệm từng thấy. 



* Pháp môn Tịnh Ðộ lấy ba pháp Tín - Nguyện - Hạnh làm tông. Có tín 

nguyện  thì  chẳng  luận  tu  hành  nhiều  -  ít,  cạn  -  sâu  đều  được  vãng  sanh. 

Không tín nguyện dẫu đạt đến địa vị cả Năng lẫn Sở cùng mất, hồi thoát căn 

trần thì cũng khó được vãng sanh. 

Nếu như thật sự đạt được Thật Lý Năng lẫn Sở cùng  mất, hồi thoát căn 

trần, có thể cậy vào tự lực để liễu sanh thoát tử thì chẳng phải bàn đến nữa. 

Nhưng  nếu công phu chưa thấy được  lý  này,  vẫn còn chưa thật chứng,  nếu 

không có tín nguyện, cũng khó vãng sanh. 

Thiền gia giảng Tịnh Ðộ quy về Thiền tông, bỏ qua tín nguyện. Nếu thật 

sự y theo đó mà tu, họa may được khai ngộ, nhưng chưa đoạn Hoặc nghiệp, 

muốn liễu sanh tử thì có mơ cũng mơ chẳng được. Bởi phàm phu vãng sanh 

là  do  tín  nguyện  cảm  Phật,  nên  có  thể  nương  vào  Phật  từ  lực  đới  nghiệp 

vãng  sanh.  Nay  đã  chẳng  sanh  tín  nguyện,  lại  toan  đem  Phật  lẫn  cõi  nước 

quy  hết  vào  tự  tâm,  làm  sao  cảm  Phật  được?  Cảm  ứng  chẳng  phù  hợp  thì 

chúng sanh là chúng sanh, Phật là Phật, biến pháp Hoành Siêu (siêu việt tam 

giới theo chiều ngang) thành pháp Thụ Xuất (thoát tam giới theo chiều dọc), 

được lợi thì ít nhưng lại bị tổn hại rất sâu! Chẳng thể không biết điều này! 

Ðược lợi là do tuân theo thuyết ấy, họa chăng được khai ngộ. Còn bị tổn 

hại là do bỏ đi tín nguyện sẽ không cách chi nhờ vào Phật từ lực được. Bởi 

vậy,  tôi  bảo:  “Người  thực  sự  tu  Tịnh Ðộ  chẳng  được  dùng  đến  lời  khai  thị 

 của nhà Thiền, vì tông chỉ của pháp môn bất đồng vậy”.  



ẤN QUANG ÐẠI SƯ GIA NGÔN LỤC, HẾT PHẦN I 

(dịch xong ngày 13 tháng 12 năm 2003) 



---o0o--- 

PHẦN 2 

III. CHỈ DẠY PHƯƠNG PHÁP TU TRÌ 



1. Giảng về phương pháp Niệm Phật 



* Ðã có lòng tin chân thành, nguyện thiết tha thì hãy nên tu chánh hạnh 

Niệm Phật. Lấy Tín - Nguyện để dẫn đường, lấy niệm Phật làm chánh hạnh. 

Ba thứ Tín - Nguyện - Hạnh chính là tông yếu của pháp môn Niệm Phật. Có 

Hạnh  nhưng  không  có  Tín  -  Nguyện  sẽ  chẳng  thể  vãng  sanh.  Có  Tín  - 

Nguyện nhưng thiếu Hạnh cũng chẳng thể vãng sanh. Ba thứ Tín - Nguyện - 

Hạnh  đầy  đủ  không  thiếu  sẽ  quyết  định  được  vãng  sanh.  Ðược  vãng  sanh 

hay không toàn là do có Tín - Nguyện hay không, phẩm vị cao hay thấp toàn 

là do công trì danh sâu hay cạn. 

Về chánh hạnh niệm Phật nên tùy sức mỗi người mà lập, chẳng thể chấp 

chặt một bề. Nếu thân mình không bận việc, cố nhiên nên từ sáng đến tối, từ 

đêm  đến  sáng,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  nói  năng,  im  lặng,  động,  tịnh,  ăn  cơm, 

mặc áo, đại tiện, tiểu tiện, trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, giữ sao cho một 

câu  hồng  danh  thánh  hiệu  chẳng  rời  tâm,  miệng!  Nếu  rửa  ráy,  súc  miệng 

thanh tịnh, áo mũ chỉnh tề và nơi chốn thanh tịnh thì niệm Phật ra tiếng hoặc 

niệm thầm đều được cả. 

Còn lúc ngủ nghỉ, lúc thân hình hở hang, tắm gội, đại tiểu tiện, cũng như 

khi  đến  chỗ  dơ  bẩn  chẳng  sạch,  chỉ  nên  thầm  niệm,  đừng  niệm  ra  tiếng. 

Thầm  niệm  cũng  có  cùng  một  công  đức  [với  niệm  ra  tiếng].  Niệm  ra  tiếng 

chẳng cung kính. Chớ bảo ở những chỗ ấy chẳng thể niệm Phật. Phải biết là 

ở  những  nơi  ấy,  chẳng  được  niệm  ra  tiếng  mà  thôi.  Hơn  nữa,  lúc  nằm  ngủ 

nếu  niệm  ra  tiếng  chẳng  những  không  cung  kính  lại  còn  bị  tổn  khí.  Chẳng 

thể không biết điều này! 



* Dù  là  niệm  Phật  lâu  ngày chẳng  hề  gián đoạn,  nhưng  mỗi sáng chiều 

nên hướng về Phật lễ bái. Lễ xong, trước hết, niệm một biến kinh A Di Ðà, 

ba biến chú Vãng Sanh; đoạn niệm tám câu kệ tán Phật:  “A Di Ðà Phật thân 

 kim sắc...”  Niệm kệ xong, niệm “nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại 

 từ  đại  bi  A  Di  Ðà  Phật” .  Tiếp  đó,  niệm  sáu  chữ  “nam  mô  A  Di  Ðà 

 Phật”  một  ngàn  lần  hoặc  năm trăm  lần,  nên  vừa  nhiễu Phật  vừa  niệm. Nếu 

chẳng tiện nhiễu Phật thì quỳ, hoặc ngồi, hoặc đứng niệm đều được cả. 

Lúc niệm gần xong, bèn trở về chỗ, quỳ niệm Quán Âm, Thế Chí, Thanh 

Tịnh Ðại Hải Chúng Bồ Tát, mỗi danh hiệu ba lượt. Sau đấy mới niệm Tịnh 

Ðộ  Văn  phát  nguyện  hồi  hướng  vãng  sanh.  Khi  niệm  Tịnh  Ðộ  Văn  phải 

nương theo văn nghĩa mà phát tâm. Nếu tâm chẳng nương theo văn sẽ thành 

ra uổng công đọc xuông, chẳng được lợi ích thật sự! Ðọc Tịnh Ðộ Văn xong 

niệm  Tam  Quy  Y,  lễ  bái  lui  ra.  Ðây  là  công  khóa  sáng,  buổi  tối  cũng  như 

vậy. 

Nếu  muốn  lễ bái  nhiều  hơn thì khi trở  về  chỗ, sẽ  lễ Phật bao  nhiêu  lạy 

đó,  xưng  danh  Bồ  Tát  chín  lượt,  lễ  chín  lạy.  Lễ  xong,  phát  nguyện  hồi 

hướng.  Hoặc  lễ  bái  lúc  niệm  xong  công  khóa,  miễn  sao  tiện  cho  mình  là 

được. Nhưng phải khẩn thiết, chí thành, đừng làm lếu láo, qua loa. Bồ đoàn 

chẳng được cao quá, cao là chẳng cung kính! 

Nếu  như công  việc  bộn  bề,  không  lúc  rảnh  rỗi,  thì  sáng  tối  sau  khi  rửa 

ráy,  súc  miệng  xong,  nếu  có  tượng  Phật  thì  nên  lễ  Phật  ba  lạy,  đứng  ngay, 

niệm nam  mô A Di Ðà Phật. Hết một hơi là  một niệm. Niệm đến  mười hơi 

liền  niệm  Tiểu  Tịnh  Ðộ  Văn,  hoặc  chỉ  niệm  bốn  câu  kệ  “nguyện  sanh  Tây 

 Phương Tịnh Ðộ trung...”.  Niệm xong, lễ Phật ba lạy, lui ra. 

Nếu không có tượng Phật thì hướng về Tây xá lạy, chiếu theo cách trên 

mà  niệm.  Ðây  là  phép  Thập  Niệm  do  ngài  Từ  Vân  Sám  Chủ  đời  Tống  vì 

hàng vương giả, đại thần quá bận rộn việc triều chánh, không rảnh để tu trì 

mà lập ra. Vì sao dạy niệm hết một hơi? Là vì chúng sanh tâm tán loạn, lại 

không  rảnh  để  chuyên  niệm.  Lúc  niệm  như  vậy,  họ  sẽ  mượn  khí  để  nhiếp 

tâm,  tự  tâm  chẳng  tán.  Phải  tùy  theo  hơi  dài  hay  ngắn,  chẳng  được  cưỡng 

niệm cho nhiều đến nỗi tổn khí. 

Lại  chỉ  nên  niệm  mười  hơi,  chẳng  được  niệm  hai  mươi,  ba  mươi  hơi. 

Niệm nhiều hơi cũng tổn khí. Vì tán tâm niệm Phật khó được vãng sanh nên 

pháp này khiến cho tâm quy  một chỗ, nhất tâm niệm Phật, quyết định vãng 

sanh. Số câu niệm tuy ít, công đức rất sâu. Người cực nhàn, kẻ cực bận đều 

có pháp tắc. Còn kẻ nửa nhàn, nửa bận hãy tự nên châm chước để lập thành 

pháp tắc tu trì. 



* Một pháp Niệm Phật chính là diệu pháp bậc nhất để bỏ trần lao, quay 

về giác, phản bổn quy nguyên. Ðối với người tại gia, pháp này lại càng thân 

thiết. Vì người tại gia, thân trong lưới trần, công việc đa đoan, đối với những 

việc  như nhiếp tâm tham  thiền, tụng kinh  trong tịnh thất... do hoàn cảnh sẽ 

chẳng  làm  được  nổi  hoặc  chẳng  đủ  sức.  Chỉ  có  mình  pháp  Niệm  Phật  là 

thuận tiện nhất. 

Sáng  tối  đối  trước  Phật,  tùy  phận,  tùy  sức  lễ  bái,  trì  niệm,  hồi  hướng, 

phát nguyện. Ngoài ra thì đi, đứng, nằm, ngồi, nói năng, im lặng, động, tịnh, 

mặc áo, ăn cơm, hết thảy thời, hết thảy chỗ đều niệm được cả. Nhưng ở nơi 

sạch sẽ, lúc cung kính thì niệm ra tiếng hay niệm thầm đều được. Còn như ở 

những nơi chẳng sạch sẽ (như vào nhà tiêu chẳng hạn) hoặc nhằm lúc chẳng 

cung  kính  (chẳng  hạn  như  đang  nằm  ngủ,  tắm  gội...)  chỉ  nên  niệm  thầm, 

chẳng  nên  niệm  ra  tiếng,  chứ  chẳng  phải  là  ở  những  chỗ  ấy,  nhằm  lúc  ấy, 

không được niệm! 

Nằm ngủ niệm ra tiếng thì chẳng những không cung kính, lại còn bị tổn 

khí,  lâu  ngày  thành  bệnh.  Công  đức  niệm  thầm  giống  hệt  công  đức  niệm 

bình thường. Ấy là:  “Niệm ở đâu sẽ ở đó. Ngay thẳng cũng do đấy, mà điên 

 đảo cũng bởi đấy”.  



*  Ðối  với  những  điều  như:  Muốn  tâm  chẳng  tham  sự  vật  bên  ngoài, 

chuyên  niệm  Phật  nhưng  chẳng  thể  chuyên,  cứ  toan  chuyên  chuyện  khác; 

chẳng thể niệm, cứ muốn niệm những sự khác; chẳng thể nhất tâm, cứ muốn 

nhất  tâm  nơi  chuyện  khác  v.v...  thì  chẳng  có  pháp  tắc  kỳ  đặc,  áo  diệu  nào 

khác cả; cứ lấy một chữ Tử dán ngay trên trán, rủ xuống tận lông mày, tâm 

luôn nghĩ: 

“Ta là người nào  mà từ vô thỉ mãi cho đến đời này đã tạo ác nghiệp vô 

lượng, vô biên. Giả sử ác nghiệp có thể tướng thì tận mười phương hư không 

chẳng thể chứa đựng nổi. Ðời trước do may mắn nào, nay được thân người, 

lại  được  nghe  Phật  pháp.  Nếu  chẳng  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương, khi một hơi thở ra chẳng trở lại, quyết sẽ phải thọ khổ trong vạc sôi, 

lò than, rừng gươm, núi đao nơi địa ngục, chẳng biết phải trải qua mấy kiếp. 

Dù  thoát  địa  ngục,  lại  đọa  vào  ngạ  quỷ,  bụng  to  như  biển  cả,  họng  bé 

như chiếc kim, đói khát bao kiếp dài lâu. Trong họng lửa cháy, chẳng được 

nghe đến  tên chất tương  hay  nước, khó được no  lòng chốc  lát.  Từ  ngạ quỷ 

ra, lại làm súc sanh: bị người cưỡi cổ, hoặc gieo thân vào bếp núc nhà người. 

Dù  được  làm  người,  cũng  ngu  si,  vô  trí,  coi  tạo  nghiệp  là  đức  năng,  coi  tu 

thiện là gông cùm. Chẳng qua mấy mươi năm lại bị đọa lạc; trải qua kiếp số 

nhiều như cát bụi luân hồi lục đạo. Dù có muốn xuất ly, cũng chẳng biết làm 

sao!”. 

Nghĩ  được  như  thế  thì  những  việc  mong  muốn  nói  trên  sẽ  thành  tựu 

được ngay. Bởi thế, ông Trương Thiện Hòa, Trương Chung Quỳ, lâm chung 

tướng địa ngục hiện, niệm Phật mấy tiếng liền tận mắt thấy Phật đến tiếp dẫn 

vãng sanh.  Lợi  ích  như thế, trăm  ngàn  vạn ức pháp  môn  khác trong cả  một 

đời giáo hóa của Ðức Phật đều không có. Tôi thường nói:  “Cửu giới chúng 

 ta rời pháp này thì trên là chẳng thể viên thành Phật đạo. Mười phương chư 

 Phật bỏ  pháp  này thì dưới là chẳng thể lợi khắp  quần sanh”  chính  là  vì  lẽ 

này. 



* Nếu niệm Phật tâm khó quy nhất thì nên nhiếp tâm niệm khẩn thiết, 

tâm  sẽ  tự  có  thể  quy  nhất.  Tâm  chẳng  chí  thành,  muốn  nhiếp  tâm  cũng 

chẳng  được.  Nếu  đã  chí  thành,  nhưng  vẫn  chưa  thuần  nhất  thì  hãy  nên 

lắng  tai  nghe  kỹ;  chẳng  luận  là  niệm  ra  tiếng  hay  niệm  thầm,  mỗi  niệm 

đều  phải  từ  tâm  khởi,  tiếng  từ  miệng  thoát  ra,  âm  thanh  lọt  vào  tai (khi 

niệm thầm, miệng chẳng động, nhưng trong ấy vẫn có thanh tướng). Tâm 

và miệng niệm được rõ ràng, tách bạch; tai nghe cho rõ ràng, phân minh. 

Nhiếp tâm như thế vọng niệm sẽ tự dứt. 

Nếu sóng vọng tưởng vẫn còn trào dâng thì dùng ngay pháp Thập Niệm 

Ký Số, dốc toàn bộ sức  lực của  tự tâm  đặt  vào  mỗi câu Phật  hiệu thì  vọng 

muốn khởi cũng chẳng  đủ sức. Diệu  pháp nhiếp tâm  niệm  Phật  rốt ráo  này 

các vị hoằng dương Tịnh Ðộ trước kia chưa nhắc đến vì căn tánh người thời 

ấy còn  lanh  lợi, chẳng cần phải  làm  vậy  vẫn có thể  quy  nhất.  Ấn  Quang  vì 

tâm khó chế phục, mới biết cách này mầu nhiệm, càng thực hành càng thấy 

hiệu  nghiệm,  chứ  chẳng  phải  là  tự  tiện  nói  mò.  Xin  chia  sẻ  cùng  những 

người độn căn trong khắp thiên hạ đời sau ngõ hầu vạn người tu, vạn người 

về. 

Pháp Thập Niệm Ký Số vừa nhắc đến đó như sau: Trong khi niệm Phật, 

từ một câu đến mười câu phải niệm cho phân minh, nhớ số phân minh. Niệm 

hết mười câu lại niệm từ một câu đến mười câu, chẳng được niệm hai mươi, 

ba mươi câu. Niệm câu nào nhớ câu nấy, chẳng được lần chuỗi, chỉ dựa vào 

tâm  để  nhớ.  Nếu  thấy  khó  nhớ  cả  mười  câu  thì  chia  ra  làm  hai  hơi: từ  câu 

thứ nhất đến câu thứ năm và từ câu thứ sáu đến câu thứ mười. Nếu vẫn chưa 

được, hãy  niệm thành  ba hơi:  từ câu thứ nhất đến câu thứ ba, từ câu thứ tư 

đến câu thứ sáu, và từ câu thứ bảy đến câu thứ mười. Niệm cho rõ ràng, nhớ 

cho phân minh, nghe cho rành rẽ, vọng niệm không chỗ chen chân, lâu ngày 

sẽ tự được Nhất Tâm Bất Loạn. 

Phải biết là pháp Thập Niệm này nhiếp vọng giống như pháp Thập Niệm 

sáng  chiều,  chỉ  có  cách  dụng  công  là  khác  nhau.  Pháp  Thập  Niệm  Sáng 

Chiều coi hết một hơi là một niệm, chẳng luận là số câu niệm Phật nhiều hay 

ít; còn cách này cứ một câu là một niệm. Cách kia chỉ có thể niệm mười hơi 

vào mỗi sáng, chiều; nếu niệm đến hai mươi, ba mươi hơi sẽ bị tổn khí thành 

bệnh. Cách này niệm một câu Phật hiệu, tâm biết là một câu; niệm mười câu 

Phật hiệu, tâm biết là mười câu. Từ một đến mười, rồi lại từ một đến mười. 

Suốt  ngày  niệm  mấy  vạn  câu  đều  giống  như  thế.  Chẳng  những  trừ  được 

vọng,  lại còn dưỡng  thần rất  hay. Dù  niệm chậm  hay  nhanh, trọn chẳng trệ 

ngại. Từ sáng đến tối, không lúc nào chẳng thích hợp. 

So với cách lần chuỗi để nhớ số, lợi ích cách xa một trời một vực. Cách 

nhớ số bằng chuỗi khiến thân  mệt, tinh thần động. Cách Thập Niệm  Ký Số 

này khiến thân thong thả, tâm an nhàn. Chỉ những lúc làm việc khó nhớ nổi 

số thì cứ khẩn thiết niệm. Làm việc xong, lại nhiếp tâm nhớ số thì những ý 

tưởng lông bông qua lại sẽ theo nhau gom về chuyên chú nơi một cảnh Phật 

hiệu.  Ðức  Ðại  Thế  Chí  nói:  “Nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối,  đắc 

 tam-ma-địa,  ấy  là  bậc  nhất” .  Kẻ  lợi  căn  chẳng  cần  bàn  đến,  còn  như  bọn 

độn căn ta bỏ cách Thập Niệm Ký Số này lại mong “nhiếp trọn sáu căn, tịnh 

niệm tiếp nối” thật khó khăn lắm thay! 

Lại  phải  nên  biết  rằng  cách  nhiếp  tâm  niệm  Phật  này  chính  là  pháp 

vừa cạn vừa sâu, vừa Tiểu vừa Ðại, chẳng thể nghĩ bàn! Chỉ nên ngửa tin 

lời Phật, chớ vì mình chưa hiểu đến nơi đến chốn bèn sanh ngờ vực, đến 

nỗi thiện căn  nhiều  kiếp do đây phải  mất,  chẳng thể  tự rốt ráo đạt  được 

lợi ích, thật là đáng buồn! 

Chỉ  nên  lần  chuỗi  niệm  Phật  trong  hai  lúc:  đi  hoặc  đứng.  Nếu  tịnh  tọa 

dưỡng thần, do tay động tinh thần chẳng thể an, lâu ngày thành bệnh. Pháp 

Thập  Niệm  Ký  Số  này,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi  đều  thực  hành  được  cả,  nhưng 

lúc nằm chỉ nên niệm thầm, chẳng được niệm ra tiếng. Nếu niệm ra tiếng thì 

một là chẳng cung kính, hai là bị tổn khí. Hãy nhớ kỹ, nhớ chắc! 



* Ðã có lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, phải nên chí tâm chấp trì 

sáu chữ thánh  hiệu “nam  mô  A Di Ðà Phật”. Bất  luận đi, đứng,  nằm,  ngồi, 

nói  năng,  im  lặng,  mặc áo, ăn cơm,  và đại tiểu tiện  v.v... đều chẳng  lìa sáu 

chữ  hồng  danh  (hoặc  trì  bốn  chữ  cũng  được).  Cần  phải  niệm  sao  cho  toàn 

tâm là Phật, toàn Phật là tâm, tâm Phật chẳng hai, tâm Phật nhất như. Nếu có 

thể  niệm  tại  đâu  chú  tâm  tại  đó,  niệm  đến  cùng  cực,  tình  mất  sạch,  tâm 

không, Phật hiện, sẽ chứng được tam muội ngay trong đời này. Ðến lúc lâm 

chung, sanh trong Thượng Thượng Phẩm, có thể nói là đã hoàn tất sự tu trì 

đến cùng cực vậy. 



* Lúc niệm Phật nên tùy nghi. Nay trong Niệm Phật đường của các tùng 

lâm đều niệm kinh A Di Ðà xong thì niệm chú Vãng Sanh ba biến hoặc một 

biến,  rồi  mới  xướng  kệ  niệm  Phật.  Tán  kệ  xong,  niệm  tiếp  “nam  mô  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Ðà Phật” rồi nhiễu niệm. Phải đi 

nhiễu  từ  Ðông  sang  Nam,  từ  Tây  sang  Bắc.  Ðấy  là  thuận  tùng,  là  tùy  hỷ. 

Thuận tùng mới có công đức. Tây Vực trọng nhất là đi nhiễu. Ở phương này, 

cùng thực hành cả hai cách lễ bái và đi nhiễu. Nếu đi từ Ðông sang Bắc, từ 

Tây sang Nam thì là “phản nhiễu” (đi nhiễu ngược chiều) sẽ mắc tội, chẳng 

thể không biết điều này! Nhiễu niệm một khắc rưỡi rồi ngồi thầm niệm. Ước 

chừng một khắc lại niệm Phật ra tiếng. 

Niệm  xong,  quỳ  niệm  Phật  mười  lần.  Quan  Âm,  Thế  Chí,  Thanh  Tịnh 

Ðại Hải Chúng, mỗi danh hiệu niệm ba lượt. Sau đấy mới niệm Phát Nguyện 

Văn.  Người  tại  gia  ngại  thất  nhỏ  khó  nhiễu  niệm  thì  đứng,  quỳ  hay  ngồi 

niệm  đều  được.  Chỉ  nên  án  theo  tinh  thần  mình  mà  định,  bất  tất  phải  nhờ 

người khác lập pháp tắc cho mình. 



* Niệm Phật tuy quý ở tâm niệm, nhưng chẳng thể bỏ miệng tụng. Vì 

ba thứ thân - khẩu - ý hỗ trợ nhau. Nếu tâm ức niệm, nhưng thân chẳng lễ 

kính,  miệng chẳng trì tụng thì cũng khó  được lợi  ích.  Thế  gian  nhấc  vật 

nặng còn phải dùng tiếng [hò reo] để trợ lực, huống là muốn nhiếp tâm để 

chứng tam muội ư? 

Vì thế, kinh Ðại Tập nói:  “Niệm lớn thấy Phật lớn. Niệm nhỏ thấy Phật 

 nhỏ” . Cổ đức bảo:  “Niệm lớn tiếng sẽ hiện thân Phật lớn. Niệm nhỏ tiếng sẽ 

 hiện  thân  Phật  nhỏ” .  Hàng  phàm  phu  đầy  dẫy  triền  phược,  tâm  nhiều  hôn 

trầm, nếu chẳng nhờ vào sức thân khẩu lễ niệm mà mong được nhất tâm thật 

chẳng thể được! 



* Hòa Thượng Thiện Ðạo là hóa thân của đức Di Ðà, có đại thần thông, 

có đại trí huệ, nhưng khi hoằng khai, xiển dương Tịnh Ðộ, Ngài chẳng luận 

đến chỗ huyền diệu, chỉ chú trọng vào những điểm chân thật, thiết thực, bình 

thường  để  dạy  người  tu  trì.  Thuyết  Chuyên  Tạp  Nhị  Tu (hai  đường  lối 

chuyên tu và tạp tu) của Ngài dạy lợi ích vô cùng. 

Chuyên  Tu  nghĩa  là  thân  nghiệp  chuyên  lễ  (đi  nhiễu  và  trong  hết  thảy 

chỗ đều chẳng phóng dật thì là thân nghiệp chuyên lễ), khẩu nghiệp chuyên 

xưng (hễ trì tụng kinh chú đều chí tâm hồi hướng, cũng có thể gọi là chuyên 

xưng), ý nghiệp chuyên niệm. Như thế thì vãng sanh Tây Phương vạn người 

chẳng sót một. 

Tạp  Tu  là  kiêm  tu  các  thứ  pháp  môn,  hồi  hướng  vãng  sanh.  Do  tâm 

chẳng thuần nhất nên khó được lợi ích; trong trăm người họa may được một 

hai, trong ngàn người may ra được ba bốn người vãng sanh! Ðấy là lời chân 

thành phát xuất từ miệng vàng, là lời phán định chắc như sắt ngàn đời chẳng 

đổi được. 



* Phát Nguyện Văn, văn tuy rộng lớn, nhưng phải chân thật phát nguyện 

từ  nơi  tâm  mới  gọi  là  Nguyện.  Nếu  không,  tâm  -  miệng  trái  nhau,  gọi  là 

Nguyện  sao  được?  Muốn  nguyện  [được  phước  báo]  trong  hiện  đời  cũng 

chẳng  ngại  gì.  Muốn  được  phước  huệ,  đông  con  lắm  cháu  thì  cứ  cầu  bằng 

cách chất chứa thật nhiều âm đức, rộng hành các phương tiện. 



*  Niệm  Phật  chẳng  thể  bỏ  qua  hồi  hướng.  Hồi  hướng  chính  là  dùng 

miệng  để  phát  khởi  tín  nguyện.  Nhưng  chỉ  nên  hồi  hướng  sau  khi  hoàn  tất 

khóa  tụng  sáng  tối  và  sau  khi  niệm  Phật,  tụng  kinh  giữa  ngày  xong.  Niệm 

Phật  thì  nên  niệm  từ sáng  đến  tối  chẳng  gián  đoạn,  chỉ  cần  trong  tâm  có  ý 

niệm  nguyện được  vãng sanh  là đã  luôn  hồi  hướng. Nếu cứ theo  nghi thức 

tụng  văn  hồi  hướng sẽ chẳng  luôn  luôn được như vậy. Các  kinh  Ðại  Thừa, 

kinh  nào cũng  đều dạy chúng sanh  thẳng  đến  Phật đạo; chỉ  hận  người tụng 

chẳng thành tâm niệm tụng, đến nỗi chẳng được lợi ích hoàn toàn. 



* Trong sinh hoạt hằng ngày, với tất cả những việc thiện nhỏ nhoi và các 

thiện căn tụng kinh, lễ bái đều đem những công đức ấy hồi hướng vãng sanh. 

Như thế thì hết thảy hạnh môn đều là Trợ Hạnh của Tịnh Ðộ. Giống như các 

hạt bụi tụ thành đất, các dòng chảy dồn lại thành biển rộng lớn sâu thẳm, ai 

có thể cùng tận được nổi! 

Nhưng phải phát  Bồ Ðề tâm, thệ  nguyện độ sanh, tất cả công đức tu trì 

hồi hướng cho khắp bốn ân, ba cõi pháp giới chúng sanh, như lửa thêm dầu, 

như  mạ  gặp  mưa.  Ðã  kết  sâu  pháp  duyên  cùng  hết  thảy  chúng  sanh  thì  sẽ 

mau  thành  tựu  hạnh  Ðại  Thừa  thù  thắng  của  chính  mình.  Nếu  chẳng  biết 

nghĩa  này  thì  chỉ  là  sự  hiểu  biết  của  phàm  phu,  Nhị  Thừa,  dù  tu  diệu  hạnh 

chỉ cảm được quả báo thấp kém! 



*  Nên  phát  nguyện  vào  lúc  niệm  Phật  sáng  chiều  xong  (với  pháp  Thập 

Niệm sáng chiều cũng phải  niệm Phật trước rồi  mới phát  nguyện). Hoặc  là 

dùng bài Tiểu Tịnh Ðộ Văn [để phát nguyện]. Nếu thân tâm rảnh rỗi thì nên 

đọc bài Tịnh Ðộ Văn do Liên Trì đại sư soạn. Bài này văn từ, nghĩa lý châu 

đáo, hay nhất xưa nay. Phải biết rằng phát nguyện đọc văn là nương theo văn 

để phát nguyện, chứ chẳng phải chỉ đọc qua một lượt là đã phát nguyện đâu! 



* Với công khóa mỗi ngày, công khóa nào cũng đều nên hồi hướng cho 

pháp  giới  chúng  sanh.  Nếu  đem  công  khóa  này  hồi  hướng  cho  việc  này, 

công khóa kia hồi hướng cho việc kia thì chẳng phải là không được, nhưng 

phải có lời phổ đồng hồi hướng thì mới tương hợp với ba thứ hồi hướng. 

Ba thứ hồi hướng là: 

- Một là hồi hướng về Chân Như Thật Tế, tâm tâm khế hợp. 

- Hai là hồi hướng Phật Quả Bồ Ðề, niệm niệm viên mãn. 

- Ba là hết thảy pháp giới chúng sanh cùng sanh Tịnh Ðộ. 

Ai  nấy có chí riêng,  người  người có  nghiệp riêng (nghiệp ở đây  là thức 

nghiệp), nhưng tùy duyên tùy phận đều được vãng sanh cả, bất tất mọi người 

phải giống hệt nhau. 



---o0o--- 

2. Ðối trị tập khí 



* Niệm Phật  muốn được nhất tâm thì trước hết phải phát tâm chân thật, 

thật sự  vì  liễu sanh tử, chẳng phải  vì  mong  người  đời  gọi  mình  là  người tu 

hành  chân  thật.  Lúc  niệm,  từng  câu,  từng  chữ  phải  từ  tâm  phát  khởi,  từ 

miệng thốt ra, lọt vào tai. Mỗi câu đều như thế, trăm ngàn vạn câu cũng đều 

như thế. Làm được như thế thì vọng niệm không do đâu khởi được, tâm và 

Phật tự có thể khế hợp nhau. Lại phải khéo dụng tâm, đừng đến nỗi quá chấp 

trước để rồi thân tâm bất an, đến nỗi ma sự có thể phát khởi. Nhiếp trọn sáu 

căn, tịnh niệm tiếp nối, hành đúng theo đây, nhất định sẽ chẳng lầm lạc. 



* Lúc niệm Phật chẳng thể khẩn thiết là vì chưa biết Sa Bà là khổ, Cực 

Lạc  là  vui! Nếu  nghĩ  rằng thân  người khó được, trung quốc khó sanh, Phật 

pháp  khó  nghe,  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  lại  càng  khó  gặp.  Nếu  chẳng  nhất  tâm 

niệm Phật,  một  hơi thở  ra chẳng trở  lại, chắc chắn sẽ tùy theo  nghiệp  nặng 

nhất trong đời trước hay đời này đọa trong tam đồ ác đạo, chịu khổ bao kiếp 

dài lâu trọn chẳng có kỳ ra. 

Như thế là “do nghĩ khổ địa ngục, phát Bồ Ðề tâm”. Bồ Ðề tâm chính là 

tâm tự lợi, lợi tha. Tâm này vừa phát sẽ như bình được sét đánh xuống, như 

thuốc thêm lưu huỳnh, sức nó rất lớn lại rất nhanh chóng. [Do phát tâm Bồ 

Ðề]  tiêu  được  nghiệp  chướng,  tăng  phước  huệ,  chẳng  thể  lấy  những  thiện 

căn, phước đức bình thường sánh ví nổi. 



* Niệm Phật nên thường tưởng như mình sắp chết, sắp đọa địa ngục, thì 

chẳng khẩn thiết cũng sẽ tự khẩn thiết, chẳng tương ứng cũng tự tương ứng. 

Dùng  tâm sợ khổ  niệm  Phật chính  là diệu  pháp thoát khổ bậc nhất, cũng  là 

diệu pháp tùy duyên tiêu nghiệp bậc nhất. 



* Trị tập khí trong tâm thì chỉ có siêng năng, chỉ có thiết tha, nhưng vẫn 

chưa đạt, chưa thấy được tập khí tiêu trừ là vì cớ gì? Ấy là tâm sanh tử chưa 

thiết  tha,  chỉ  đem  pháp  siêu  phàm  nhập  thánh,  tiêu  trừ  Hoặc  nghiệp,  thành 

tựu tịnh niệm này bàn suông nơi cửa miệng nên chẳng đạt hiệu quả thật sự. 

Nếu như biết thân người khó được, Phật pháp khó nghe, pháp môn Tịnh 

Ðộ lại càng khó gặp. Nay mình may được thân đại trượng phu, lại được nghe 

pháp môn Tịnh Ðộ khó tin nhất, dám đâu để quang âm hữu hạn bị tiêu hao 

hết sạch bởi sắc, thanh, của cải, lợi lộc, để rồi vẫn sống thừa, chết uổng như 

cũ, vẫn lại trầm luân lục đạo, không ngày thoát ra ư? 

Hãy đem ngay một chữ Tử dán vào trán. Hễ những cảnh chẳng nên tham 

luyến hiện ra liền biết đấy chính là vạc sôi, lò than của chính mình, quyết sẽ 

chẳng đến nỗi như con thiêu thân đâm đầu vào lửa, cam chịu đốt mình! Với 

những sự mình phải nên làm sẽ biết đấy là thuyền từ để thoát khổ, quyết sẽ 

chẳng đến nỗi gặp việc nhân bèn thoái thác, thấy việc nghĩa chẳng làm! Như 

thế  thì  trần  cảnh  sẽ  là  duyên  để  nhập  đạo,  há  cần  phải  dứt  sạch  trần  duyên 

mới kham tu đạo chăng? Bởi đã làm chủ được tâm, chẳng bị cảnh chuyển thì 

trần lao chính là giải thoát. 

Vì  thế,  kinh  Kim  Cang  mấy  lượt  dạy  người  tâm  chẳng  trụ  tướng,  phát 

tâm  độ  tận  hết  thảy  chúng  sanh,  nhưng  chẳng  thấy  ta  là  người  độ,  chúng 

sanh là người được độ và tướng thọ giả của vô dư Niết Bàn để đắc thì mới là 

thật sự hành Bồ Tát đạo. Nếu thấy có ta là người độ, chúng sanh được độ và 

vô dư Niết Bàn là pháp để độ thì tuy là độ sanh, nhưng chưa thể khế hợp đạo 

Nhất  Thừa  Thật  Tướng.  Vì  chẳng  thấu  rõ  bản  thể  của  chúng  sanh  là  Phật, 

Phật  tánh  bình  đẳng,  vọng  khởi  phàm  tình,  thánh  giải  đến  nỗi  lợi  ích  vô  vi 

biến thành công  đức  hữu  vi.  Huống  hồ  là  tham  luyến,  dính chặt  vào  thanh, 

sắc, của cải, lợi lộc ư? 



*  Niệm  Phật  chẳng  thể  thuần  nhất  thì  phải  chế  tâm,  chẳng  để  nó  chạy 

theo  bên  ngoài.  Lâu  ngày  sẽ  tự  được  thuần  nhất.  Nói  “thành  phiến” (tâm 

biến thành một phiến, một khối) nghĩa là thuần nhất, không tạp vậy. 



*  Sơ  tâm  niệm  Phật,  lúc  còn  chưa  tự  chứng  tam  muội,  ai  lại  chẳng  có 

vọng niệm? Cốt sao tâm thường giác chiếu, chẳng chuyển theo vọng. Ví như 

quân hai bên đối đầu nơi chiến lũy, ắt phải giữ vững thành quách bên mình 

chẳng để quân giặc xâm phạm chút nào, chờ lúc giặc vừa phát tác, mình liền 

nghênh địch, đánh trả, ắt phải dùng quân Chánh Giác bao vây bốn mặt khiến 

địch không  lối  lên  trời, không  nẻo chui  xuống đất. Chúng  nó sợ  bị tận diệt 

bèn khuất phục, quy hàng. 

Ðiều tối yếu là chủ soái chẳng hôn trầm, chẳng lười nhác, luôn luôn tỉnh 

táo mà thôi. Nếu một phen hôn trầm, lười nhác thì chẳng những không diệt 

được giặc, trái lại còn bị giặc diệt. Vì thế người niệm Phật chẳng biết nhiếp 

tâm  thì  càng  niệm,  càng  sanh  vọng  tưởng.  Nếu  nhiếp  được  tâm  thì  vọng 

niệm sẽ dần dần mỏng nhẹ, cho đến hết sạch. Vì thế bảo: 

 Học đạo do như thủ cấm thành,  

 Trú phòng lục tặc, dạ tỉnh tỉnh,  

 Tướng quân chủ soái năng hành lịnh,  

 Bất động can qua định thái bình 

(Tạm dịch: 

Học đạo hệt như giữ cấm thành, 

Ngày phòng sáu giặc, đêm luôn tỉnh, 

Tướng quân chủ soái luôn đôn đốc, 

Chẳng dấy binh đao, vững thái bình) 



* Niệm Phật tâm chẳng quy nhất là do tâm sanh tử chẳng thiết tha. Nếu 

luôn nghĩ như đang bị nước dâng, lửa đốt, không được cứu viện, luôn tưởng 

sắp  bị  chết,  sắp  đọa  địa  ngục,  tự  tâm  sẽ  quy  nhất,  chẳng  cần  phải  tìm  diệu 

pháp  nào khác. Vì thế  trong kinh  thường  nói:  “Nghĩ khổ địa ngục, phát  Bồ 

 Ðề tâm”. Ðấy chính là lời khai thị tối thiết yếu của đấng Ðại Giác Thế Tôn, 

tiếc người đời chẳng chịu chân thật suy tưởng. 

Nỗi khổ địa ngục so với thảm trạng nước, lửa sâu đậm hơn vô lượng, vô 

biên lần. Nghĩ đến nước cuốn, lửa cháy liền run rẩy, tưởng đến địa ngục lại 

hờ hững thì: 

- Một là vì tâm lực nhỏ chẳng thể hiểu rõ sự khổ đó. 

- Hai là khi chính mắt thấy sẽ bất giác hoảng sợ, lông tóc dựng cả lên. 



* Niệm  Phật cũng  là cách để dưỡng khí, điều thần,  mà cũng  là pháp để 

tham  cứu  bổn  lai  diện  mục.  Vì  sao  nói  thế?  Tâm  chúng  ta  thường  luôn  rối 

loạn, nếu chí thành niệm Phật thì sẽ thấy hết thảy tạp niệm, vọng tưởng dần 

dần bị tiêu diệt nên tâm quy nhất. Quy nhất thì tự nhiên thần khí sung  mãn, 

thông suốt. 

Ông chẳng biết niệm Phật diệt được vọng ư? Hãy thử niệm, sẽ thấy các 

thứ  vọng  niệm trong tâm  đều  hiện. Nếu  niệm  lâu  ngày sẽ tự thấy không có 

các thứ vọng niệm đó nữa. Lúc đầu biết có vọng niệm là nhờ niệm Phật mới 

thấy được các vọng niệm trong tâm mình. Chẳng niệm Phật sẽ chẳng thấy. 

Ví  như  trong  nhà,  sạch  sẽ  không  bụi,  một  ánh  nắng  lọt  qua  khe  cửa  sẽ 

thấy không biết bao nhiêu là bụi. Bụi trong nhà do ánh mặt trời hiện rõ, vọng 

niệm  trong  tâm  do  niệm  Phật  hiện  rõ.  Nếu  thường  niệm  Phật,  tự  tâm  sẽ 

thanh  tịnh.  Khổng  Tử  hâm  mộ  đạo  của  Nghiêu,  Thuấn,  Châu  Công,  niệm 

niệm  chẳng  quên,  nên  thấy  Nghiêu  trong  canh,  thấy  Thuấn  nơi  tường,  thấy 

Châu Công trong mộng. Ðấy là do luôn luôn nghĩ nhớ. 

Niệm  Phật  có  khác  chi?  Do  vì  Hoặc  nghiệp,  tâm  và  miệng  của  chúng 

sanh biến thành nhiễm ô, nên Phật dạy dùng tâm và miệng xưng niệm hồng 

danh thánh hiệu A Di Ðà Phật, như người nhiễm hương, thân có  mùi thơm. 

Niệm  lâu  ngày,  nghiệp  tiêu,  trí  rạng,  chướng  tận,  phước  cao,  Phật  tánh  sẵn 

có nơi tự tâm sẽ tự hiển hiện. 



* Nếu như vọng niệm đầy dạ, qua lại loang loáng, quẩn quanh nơi ý, đó 

là do chưa thật sự đề khởi chánh niệm. Nếu chánh niệm chân thật, thiết tha 

thì  sẽ  khăng  khăng  chuyên  chú  vào  một  cảnh  chánh  niệm.  Như  thường 

nói:  “Chế ngự, thuần phục đúng pháp thì  giặc cướp cũng như con đỏ. Chế 

 ngự, thuần phục thất cách thì kẻ tay chân cũng thành oan gia”.  

Còn  thuộc  địa  vị  phàm  phu,  ai  là  không  phiền  não?  Phải  luôn  luôn  đề 

phòng sẵn thì tự  nhiên khi  gặp cảnh, đụng duyên, chẳng đến  nỗi phiền  não 

bạo  phát.  Ví  dù  phiền  não  có  phát,  vẫn  có  thể  nhanh  chóng  đề  khởi  giác 

chiếu khiến phiền não tiêu diệt. Những cảnh làm phiền não khởi nào phải chỉ 

có một, chỉ nêu những cảnh dễ khởi phiền não nhất thì chẳng ngoài tài, sắc 

và những chuyện ngang trái mà thôi. 

Nếu biết tiền tài vô nghĩa, hại hơn rắn độc thì thấy tiền tài sẽ chẳng khởi 

phiền  não,  chỉ  phương  tiện  cùng  người  [sử dụng  tiền  tài],  chứ rốt  ráo  luôn 

quay về tiền trình [giải thoát] của chính mình, sẽ không có phiền não “hoạn 

nạn cùng quẫn, cấp bách cầu cứu, tham tiếc tiền tài chẳng bỏ được”! 

Về  sắc  thì  đối  trước  dung  mạo  như  hoa,  như  ngọc,  tâm  luôn  nghĩ  như 

chị, như em. Dù gặp gái ăn sương, vẫn nghĩ như thế, sanh lòng thương xót, 

sanh  tâm  độ  thoát,  sẽ  không  có  phiền  não  “thấy  sắc  động  lòng”.  Vợ  chồng 

kính  trọng  nhau  như khách, coi thê thiếp  như ân nhân  giúp  mình  nối dõi tổ 

tông, chẳng dám  xem  nhẹ  họ  như  vật để  hành  lạc  thỏa dục thì sẽ không có 

phiền  não  “đắm  dục  diệt  thân,  vợ  chẳng  thể  sanh  nở,  con  chẳng  thành 

người”. 

Giáo huấn con cái từ nhỏ sẽ không có phiền não “con cái ngỗ nghịch với 

cha  mẹ,  bại  hoại  môn  phong”.  Ngay  cả  khi  gặp  cảnh  trái  ngang,  phải  sanh 

lòng thương xót, thương kẻ đó vô tri, chẳng nên so đo. Lại nghĩ do mình đời 

trước  từng  não  hại  kẻ  đó;  do  vậy  phải  đền  nợ  cũ,  sanh  lòng  hoan  hỷ,  sẽ 

không có phiền não “trả thù kẻ trái nghịch”. 

Những điều vừa nói trên chỉ dành cho người sơ cơ. Còn nếu là bậc đại sĩ 

tu  lâu  do  đã  thấu  rõ  Ngã  Không  nên  vô  tận  phiền  não  đều  hóa  thành  đại 

quang minh tạng, giống như đao đã mài bén, vàng đã luyện thuần. Sen nhờ 

bùn vun bón mới được thanh tịnh, tươi sạch. 



*  Cái  học  của  người  quân  tử  là  vì  mình,  niệm  niệm  nhắc  nhở  mình  tự 

tỉnh.  Giác  và  mộng  hệt  như  nhau,  chỉ  có  công  phu  đến  nơi  mới  hiểu  được. 

Chỉ là hễ giác liền tu trì ngay, lâu ngày, ngay trong mộng cũng chẳng làm gì 

lầm lỡ! 



*  Người  học  đạo  nặng  đạo  niệm  một  phần,  sẽ  nhẹ  phàm  tình  một 

phần, đó là lẽ tất nhiên! Người chưa đoạn Hoặc phải thường nỗ lực. Nếu 

một phen phóng túng, bệnh cũ nhất định sẽ tái phát. Người đã đoạn sạch 

Kiến  Tư  Hoặc  mới  nên  tùy  ý  hành  động,  chẳng  cần  phải  kiềm  chế,  gìn 

giữ! 



* Tâm tham - sân - si ai nấy đều có. Nếu biết đó là bệnh, thế lực của 

chúng  sẽ  khó  lừng  lẫy  được.  Ví  như  giặc  vào  nhà  người,  nếu  chủ  nhân 

nhà ấy tưởng  là  người  trong  nhà thì đồ trân  báu của cả  nhà sẽ bị  nó  lén 

trộm mất sạch. Nếu biết nó là giặc, sẽ chẳng cho nó ở lại nhà mình dù chỉ 

một khắc, ắt phải đuổi nó đi thật xa khuất mắt, mới hòng tài bảo chẳng bị 

mất, chủ nhân yên vui. 

Cổ  đức  bảo:  “Bất  phạ  niệm  khởi,  đản  phạ  giác  trì”  (Chẳng  sợ  niệm 

khởi, chỉ e biết chậm). Tham - sân - si vừa khởi lập tức biết ngay, nó sẽ lập 

tức  tiêu  diệt.  Nếu  coi  tham  -  sân  -  si  là  ông  chủ  chánh  trong  nhà  mình  sẽ 

giống như nhận giặc làm con, của báu trong nhà ắt phải tiêu tán hết! 



*  Bị  cảnh  chuyển  là  sức  “tháo  trì”  còn  nông  cạn.  Vui  -  giận  dấy  động 

bên  trong  hiện  thành  vẻ  tốt  -  xấu  ngoài  mặt.  “Tháo  trì”  có  nghĩa  là  hàm 

dưỡng.  Nếu  coi  trọng  chánh  niệm  thì  mọi  thứ  khác  đều  xem  nhẹ.  Vì  thế, 

người thật sự tu hành phải mài luyện trong trần lao, khiến cho phiền não, tập 

khí dần dần bị tiêu diệt thì mới là công phu thực sự. 



* Hãy để chuyện đối trị tập khí, phiền não trong tự tâm lại đó khoan bàn 

tới. Chỉ hành trì ngoài mặt, công phu bên trong trống rỗng; trái lại còn sanh 

ngã mạn, coi công - lợi là đức thì càng bị tổn hại nhiều! Ví như ăn cơm phải 

có rau dưa phụ trợ, lại cũng như thân thể phải dùng áo mão để trang hoàng. 

Nơi con đường đạo tu hành dài lâu để liễu sanh tử, sao lại muốn thâm nhập 

một  môn, phế sạch các  môn khác?  Phế sạch các  môn khác, chỉ  lo  đả thất16  

thì còn được. Còn trong lúc thường nhật, nếu chẳng phải là bậc Bồ Tát tái lai 

17, chắc chắn chưa có một ai lại không trở thành hạng biếng nhác, ngạo mạn. 

Bởi lẽ tâm phàm phu thường hay sanh chán. 



Trời sanh  ra  vật, ắt phải  mưa  nắng  điều  hòa, nóng  lạnh đắp đổi  mới có thể 

khiến  cho  mọi  vật  sanh  thành,  tạo  hóa.  Giả  sử  mưa  hoài,  nắng  mãi,  luôn 

lạnh, luôn nóng thì dưới khắp gầm trời sẽ trọn chẳng có  một vật gì! Huống 

hồ bọn ta tâm như khỉ vượn, chẳng dùng các biện pháp đối trị, lại  muốn nó 

an  trụ  một  nơi,  chẳng  vọng  rong  ruổi  thì  thật  là  khó  lắm,  khó  lắm!  Ai  nấy 

nên  tự  gắng  sức,  chớ  nên  thiên  chấp  một  pháp,  cũng  đừng  lan  man  không 

đầu mối gì hết! 

* Cứ  hướng  ngoại  rong ruổi, tìm cầu, chẳng biết phản chiếu  hồi quang, 

học Phật như thế, thật khó được lợi ích thật sự! Mạnh Tử nói:  “Ðạo học vấn 

 không  có  gì  khác  cả,  cầu  sao  buông  được  cái  tâm  mà  thôi”.  Ông  học  Phật 

chẳng biết lắng lòng niệm Phật thì đối với Nho giáo còn chưa thật tuân hành, 

huống hồ là đối với pháp chân thật lắng tâm của Phật giáo ư? 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  phản  văn  tự  tánh (xoay  trở  lại  nghe  nơi  tự 

tánh). Ðại Thế Chí Bồ Tát nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối. Kinh Kim 

Cang  không  trụ  vào  đâu  mà  sanh  tâm,  chẳng  trụ  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị, 

Xúc, Pháp  mà  hành bố thí, cho đến vạn  hạnh. Tâm  Kinh soi thấy Ngũ Uẩn 

đều không. Những pháp  này đều  là diệu pháp dạy  người đối cảnh  hiểu biết 

được tâm. Nếu cứ nhất quyết muốn học rộng hết cả thì chẳng phải là không 

lợi ích, nhưng vì nghiệp chướng chưa tiêu nên chưa được lợi ích, lại bị mắc 

bệnh trước! 



* Khi làm việc chưa thể niệm tại đâu, tâm tại đó là do chưa đạt đến cảnh 

giới  Nhất  Tâm  Bất  Loạn,  tâm  vô  nhị  dụng,  nên  khó  tránh  khỏi  gián  đoạn. 

Chỉ cần luôn giữ được tâm giác chiếu thì cũng chẳng ngại gì. 



* Một sự sắc dục là bệnh chung của toàn bộ người đời. Chẳng những kẻ 

trung  hạ  bị  sắc  mê  hoặc;  ngay  cả  người  thượng  căn,  nếu  chẳng  tự  gìn  giữ, 

run sợ, luôn  nghĩ kiêng dè thì cũng khó tránh khỏi bị  nó  mê  hoặc. Hãy thử 

nhìn xem: từ xưa đến nay, không ít bậc hào kiệt phi thường đáng coi là bậc 

thánh bậc hiền, chỉ do chẳng vượt được cái ải này lại thành ra kẻ hạ ngu, bất 

tiếu, còn vĩnh viễn đọa lạc trong ác đạo. 

Kinh Lăng Nghiêm nói:  “Nếu lục đạo chúng sanh trong các thế giới tâm 

 chẳng dâm sẽ chẳng sanh tử tiếp nối. Các ông tu tam muội vốn là để thoát 

 trần lao, nhưng chưa trừ dâm tâm, chưa thoát khỏi trần. Người học đạo vốn 

 là để xuất ly sanh tử, nếu chẳng thể đau đáu trừ khử bệnh này nhất định sẽ 

 khó thoát lìa sanh tử”.  

Như vậy, pháp môn Niệm Phật tuy đới nghiệp vãng sanh, nhưng nếu thói 

quen dâm dục cố kết sẽ xa cách Phật, khó thể cảm ứng đạo giao. Ðối với họa 

sắc  dục  này  thì  không  gì  bằng  đối  với  hết  thảy  nữ  nhân  luôn  khởi  lên  thân 

tưởng, oán tưởng, bất tịnh tưởng. 

Thân  tưởng  là  thấy  người  già  coi  như  mẹ,  thấy  người  lớn  hơn  coi  như 

chị,  coi  người  nhỏ  hơn  như  em,  với  trẻ  nhỏ  coi  như  con  gái.  Dù  dục  tâm 

mạnh mẽ, quyết chẳng thể khởi ý niệm bất chánh đối với mẹ, chị, em, con. 

Thấy hết thảy nữ nhân đều là mẹ, chị, em gái, con gái mình thì đương nhiên 

chế ngự được dục, dục không do đâu phát khởi được. 

Oán tưởng là phàm thấy mỹ nữ, bèn khởi tâm yêu mến. Do tâm yêu mến 

đó sẽ đọa ác đạo, bao kiếp dài lâu thọ khổ, chẳng thể xuất ly. Như thế thì cái 

gọi là mỹ lệ, kiều mỵ còn kịch hại hơn giặc cướp, cọp, sói, rắn độc, rết dữ, tỳ 

sương, trầm độc (3) gấp trăm ngàn lần. Với kẻ oán gia cực lớn ấy, vẫn còn 

quyến luyến, mơ tưởng, chẳng phải là kẻ mê muội quá sức hay sao? 

Bất  tịnh  tưởng  là  vẻ  xinh  đẹp  rung  động  lòng  người  chỉ  là  một  lớp  da 

mỏng bên ngoài. Nếu bóc lớp da ấy đi, sẽ chẳng can đảm nhìn nữa. Xương, 

thịt,  máu,  mủ,  phân,  tiểu  đầm  đìa,  lông,  tóc  loạn  xị,  trọn  chẳng  có  vật  nào 

đáng để người khác yêu thích được cả. Chỉ vì một lớp da mỏng che phủ bèn 

lầm sanh luyến ái. Bình đẹp đựng phân, không ai ưa mến. Nay lớp da mỏng 

của mỹ nhân khác gì bình đẹp, những thứ được gói trong da khác gì phẩn uế, 

sao lại yêu mến lớp da, quên đi các thứ vật dơ chứa trong lớp da đó, khởi lên 

vọng tưởng miên man? 

Nếu chẳng run rẩy, kinh sợ, quyết liệt trừ khử thói quen này, sẽ chỉ thấy 

người  nữ  kia  tư  chất  mỹ  lệ,  đến  nỗi  mũi  tên  ái  dục  đâm  thấu  xương  mà 

chẳng chịu nhổ ra. Nếu cứ luôn như vậy mà lại muốn sau khi mất chẳng vào 

trong  bụng  người  nữ,  quyết  chẳng  thể  được!  Vào  bụng  người  nữ  còn  khá, 

vào  bụng  súc  sanh  cái  thì  chẳng  biết  làm  sao!  Thử  nghĩ  đến  đấy,  tâm  thần 

kinh hãi. 

Nhưng  muốn  đối  với  những  cảnh  trông  thấy  chẳng  khởi  nhiễm  tâm  thì 

lúc chưa thấy cảnh phải thường tập ba thứ tưởng nói trên, khi thấy cảnh sẽ tự 

có  thể  chẳng  bị  cảnh  chuyển.  Nếu  không  dù  chẳng  thấy  cảnh  nhưng  tâm  ý 

vẫn  cứ  triền  miên,  rốt  cục  vẫn  bị  tập  khí  dâm  dục  trói  buộc.  Bởi  thế,  phải 

nhận chân, gột trừ ác nghiệp tập khí thì tự do mới được có phần. 



*  Bàn  đến  những  ai  bị  việc  đời  trói  buộc,  không  cách  nào  thoát  được; 

nếu  trong  lúc bị  buộc ràng  mà có  thể chẳng bị chúng  xoay chuyển sẽ thoát 

ngay  được  những  buộc  ràng  ấy.  Như  gương  chiếu  vật,  vật  đến  chẳng  cự 

tuyệt, vật đi chẳng giữ lại. Nếu chẳng hiểu nghĩa này, dù có bỏ sạch việc đời 

không còn một việc gì thì tâm vẫn cứ tán vọng, ràng buộc kiên cố, chẳng thể 

gột sạch. 

Người học đạo phải làm đúng với bổn phận của mình, tận hết bổn phận. 

Như  vậy,  dù  suốt  ngày  việc  đời  bận  bịu,  vẫn  suốt  ngày  tiêu  dao  ngoại  vật. 

Câu  nói  “nhất  tâm  vô  trụ,  vạn  cảnh  câu  khai,  lục  trần  bất  ố,  hoàn  đồng 

 Chánh Giác”  (nhất tâm vô trụ, vạn cảnh đều khai, chẳng ghét sáu trần, đều 

coi chúng là Chánh Giác) là nói về điều này vậy. 



* Muốn cho Chân Trí  hiển  hiện thì  hãy  nên thường khởi  giác chiếu đối 

với  mọi  ngôn  từ,  cử  chỉ  hằng  ngày,  chẳng  để  hết  thảy  những  tình  cảm,  ý 

tưởng trái lẽ tạm thời nảy mầm trong tâm. Thường giữ cho tâm này hư minh 

đỗng  triệt (trống  không,  sáng  suốt,  thấu  suốt)như  gương  đặt  trên  đài,  gặp 

cảnh  nào  hiện  bóng  cảnh  nấy,  chỉ  chiếu  cảnh  trước  mắt,  chẳng  bị  chuyển 

theo cảnh, tốt xấu kệ nó, can chi đến mình? Ðến chẳng  mong chờ, đi chẳng 


lưu luyến. 

Những tình tưởng trái lẽ nếu vừa mới manh động liền phải nghiêm khắc 

đối trị, trừ khử cho sạch. Như cùng quân giặc đối địch, chẳng những không 

cho nó xâm phạm lãnh thổ của mình, mà còn phải chém tướng, đoạt cờ, diệt 

sạch dư đảng. Phải nghiêm khắc dùng cách chế ngự quân địch như vậy để tự 

trị  mình, đừng  lười  nhác, đừng sao  nhãng. Khắc kỷ,  giữ  lễ, chú trọng kính, 

giữ  lòng  thành.  Những  khí  giới  [để  tự  đối  trị  mình]  thì  nên  dùng  bốn  điều 

không của Nhan Tử, ba điều cảnh tỉnh của Mạnh Tử, cách hạn chế lỗi lầm, 

tự biết mình sai của ông Cừ Bá Ngọc. 

Lại phải nên nhiệt thành kinh sợ [những tình tưởng trái lẽ] như té xuống 

vực sâu, như đi trên băng mỏng. Ðối địch cùng chúng thì quân oai vang dậy 

khiến  tặc  đảng  tấm  lòng  nguội  lạnh,  hoảng  hốt,  sợ  vướng  phải  cơn  tàn  sát 

diệt chủng nặng nề, chỉ mong hưởng hồng ân vỗ về. Từ đấy, chúng sẽ khuất 

phục, đầu hàng, quy thuận sự giáo hóa, đổi sạch tâm trước, chăm tu đức sau. 

Tướng chẳng ra khỏi cửa, quân chẳng đổ máu. Toàn bộ giặc cướp, oán cừu 

đều thành con đỏ, bọn phản loạn cùng hóa thành dân lành. Trên cai trị, dưới 

tuân phục, cả nước phẳng lặng, chẳng dấy can qua, ngồi hưởng thái bình. 

Những  điều  vừa  nói  trên  đây  là  do  cách  vật  nên  trí  tri,  do  trí  tri  nên  tự 

khắc sẽ làm sáng tỏ đức sang18 . Chân thành và minh đức nhất trí thì phàm sẽ 

thành thánh. Nếu là kẻ căn khí hèn kém, chưa thể tự thâu liễm mình, hãy nên 

bắt chước ông Triệu Duyệt Ðạo: ngày làm điều gì, đêm đốt hương bẩm bạch 

cùng Thượng Ðế. Ðiều gì mình chẳng dám bẩm bạch thì chẳng dám làm. 

Ông  Viên  Liễu  Phàm  chẳng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  lành, 

mạng do chính mình lập, phước do chính mình cầu, chứ tạo vật 19 chẳng thể 

tự tiện chiếm quyền. Ông vâng giữ phép Công Quá Cách: hễ khởi tâm động 

niệm,  nói  năng,  làm  gì  dù  việc  thiện  hay  ác  nhỏ  nhặt  đều  ghi  lại,  ngõ  hầu 

điều thiện ngày càng, điều ác mỗi ngày mỗi diệt. 

Lúc đầu, thiện ác xen tạp, lâu dần chỉ còn thiện không còn ác. Vì thế có 

thể  chuyển  vô  phước  thành  hữu  phước,  chuyển  yểu  thọ  thành  trường  thọ, 

chuyển không con cháu thành lắm con cháu. Ngay trong đời này đã dự vào 

bậc thánh hiền, báo hết sẽ cao đăng cõi Cực Lạc. Việc làm trở thành khuôn 

mẫu cho đời, lời nói trở thành pháp thức cho đời. Họ là trượng phu, ta cũng 

như thế, sao lại tự khinh đến nỗi đành chịu thua kém vậy? 



* Nếu như căn cơ hèn kém, chưa thể chứng nhập, nếu ước trên Sanh Diệt 

Môn để luận về nguyên do, hậu quả thì là do mê tâm đuổi theo cảnh, hướng 

ngoại  rong  ruổi  tìm  cầu,  khiến  toàn  thể  trí  huệ,  đức  tướng  biến  thành  vọng 

tưởng, chấp trước. Vì thế, phải nên chú trọng chỗ tinh yếu, chú trọng chuyên 

nhất, chấp trì thánh  hiệu Di Ðà, tin  thật, nguyện  thiết,  mong cầu  vãng sanh 

Tây Phương. 

Hành trì  lâu  ngày, tâm  và Phật  như một, chẳng  lìa  ý  niệm  hiện  tại, triệt 

chứng  Ngũ  Uẩn  là  Không.  Vọng  tưởng,  chấp  trước  đã  diệt;  trí  huệ,  đức 

tướng  cũng  không  còn.  Do  tâm  tịnh,  cõi  nước  sẽ  tịnh;  chẳng  lìa  ngay  nơi 

này, thầm nhập cõi Tịch Quang. Chỉ có mỗi cách này là cách để chúng ta rốt 

ráo an thân lập mạng mà thôi! 



* Người sống trong thế gian huyễn trụ mấy mươi năm. Kể từ khi có hiểu 

biết đến  nay,  ngày đêm tính toán bộn bề, ngổn  ngang, không điều  gì chẳng 

phải  là  để  nuôi  thân  mình  cùng  người  nhà,  giữ  thể  diện,  sao  cho  con  cháu 

quý hiển  mà thôi! Xét cội nguồn căn bệnh ấy, chỉ là do chấp trước có Ngã, 

chẳng chịu buông xuống. Nỗi lo nghĩ ấy dính chắc, dù Ðức Phật có vì mình 

thuyết pháp cũng chẳng hiểu nổi. Trái lại, còn chẳng thèm bận tâm đến diện 

mạo  vị chủ  nhân sẵn có của chính  mình,  mặc tình  lưu chuyển theo  nghiệp, 

trầm luân muôn kiếp, chẳng đáng buồn ư? 



* Tu hành trọng yếu là đối trị tập khí phiền não. Tập khí giảm một phần, 

công phu tiến một phần. Có kẻ càng ra sức tu hành, tập khí càng phát động; 

ấy là do chỉ biết tu trì theo sự tướng, chẳng biết phản chiếu hồi quang, khắc 

trừ  vọng  tình  trong  tâm  chính  mình  nên  mới  đến  nỗi  thế.  Hãy  nên  thường 

sắp sẵn cách đề phòng thì gặp cảnh đụng duyên, tập khí sẽ chẳng phát. 

Nếu  bình  thời  biết  được  thân  tâm  mình  đây  toàn  là  huyễn  vọng,  trọn 

chẳng thể cầu được thật thể, thật tánh của cái Ngã. Ðã không có Ngã sao còn 

có chuyện vì cảnh, vì người nảy sanh phiền não? Ðấy chính là phương pháp 

giải quyết tối thượng thiết yếu vậy. 

Nếu như chẳng thể hiểu chắc thật Ngã là Không thì hãy dùng pháp Ngũ 

Ðình Tâm Quán đức Như Lai đã dạy để đối trị (Ngũ Ðình Tâm Quán là dùng 

năm pháp để điều  hòa, ngưng  lắng cái tâm khiến tâm an trụ, chẳng bị cảnh 

chuyển).  Tức  là:  Chúng  sanh  lắm  tham  dùng  Bất  Tịnh  Quán,  chúng  sanh 

nhiều  sân  dùng  Từ  Bi  Quán,  chúng  sanh  hay  tán  loạn  dùng  Sổ  Tức  Quán, 

chúng sanh ngu si dùng Nhân Duyên Quán, chúng sanh nhiều chướng dùng 

Niệm Phật Quán. 



*  Tham  nghĩa  là  thấy  cảnh  bèn  sanh  lòng  yêu  thích.  Chúng  sanh  trong 

Dục Giới đều do dâm dục mà sanh. Dâm dục do Ái mà sanh. Nếu có thể đối 

với thân mình, thân người, từ trong ra ngoài, quán sát kỹ mỗi thứ sẽ chỉ thấy 

cáu ghét, mồ hôi, đờm, rãi, tóc, lông, răng, móng, xương, thịt, máu, mủ, đại 

tiện, tiểu tiện, thối như xác chết, bẩn như nhà cầu! Ai còn sanh tâm tham ái 

đối với vật ấy? Tham ái đã dứt thì tâm địa thanh tịnh. Dùng tâm thanh tịnh 

niệm  danh  hiệu  Phật,  như  chất  ngọt  hòa  lẫn,  như  lụa  trắng  ăn  màu,  dùng 

Nhân  Ðịa  Tâm  khế  hợp  Quả  Ðịa  Giác,  sự  ít  công  nhiều,  lợi  ích  khó  nghĩ 

được. 



* Sân là thấy cảnh tâm khởi giận dữ, chán ghét. Người phú quý thường 

hay nóng giận là do với các chuyện muốn được như ý thì cần phải có người 

làm, có chút việc gì trái ý liền sanh sân nộ. Nhẹ thì dùng lời ác chửi mắng, 

nặng  thì  roi,  gậy  đập  thẳng  cánh,  chỉ  cốt  khoái  ý  mình,  chẳng  đoái  hoài 

người khác đau lòng. 

Lại  khi  sân  tâm  khởi  lên,  chẳng  những  vô  ích  cho  người  khác,  chính 

mình cũng bị tổn. Nhẹ thì tâm ý nóng nảy, bực bội; nặng thì gan lẫn mắt bị 

tổn  hại. Vì  thế, thường  giữ được  một khối nguyên khí thuần  hòa trong tâm 

thì tật bệnh tiêu diệt, phước thọ tăng truởng. 

Xưa  kia,  vua  A  Xà  Thế  cả  đời  thờ  Phật,  giữ  vững  năm  giới,  lúc  lâm 

chung vì người hầu cầm quạt đuổi ruồi đứng hầu lâu đâm ra mê mệt, để quạt 

rớt trúng mặt vua. Vua sanh tâm sân hận, ngay khi ấy mạng chung. Do một 

niệm ấy,  liền thọ thân  mãng  xà. Do sức túc phước còn biết được  nhân, bèn 

cầu sa-môn giảng cho Tam Quy Ngũ Giới, liền thoát thân mãng xà, sanh lên 

trời.  Do  đấy  biết  rằng  thói  quen  sân  hận  tai  hại  rất  lớn.  Kinh  Hoa  Nghiêm 

dạy:  “Một niệm sân tâm khởi, trăm vạn cửa chướng mở”.  Cổ đức bảo: 

 Sân thị tâm trung hỏa,  

 Năng thiêu công đức lâm.  

 Dục học Bồ Tát đạo,  

 Nhẫn nhục hộ sân tâm.  

(Sân là lửa trong tâm, 

Ðốt sạch rừng công đức, 

Muốn học đạo Bồ Tát. 

Nhẫn nhục ngừa tâm sân) 

Ðức Như Lai dạy chúng sanh nhiều sân tu Từ Bi Quán như sau: coi hết 

thảy chúng sanh  đều  là cha  mẹ trong quá  khứ, đều  là chư Phật trong  vị  lai. 

Ðã là cha mẹ trong quá khứ thì hãy nghĩ đến ân đức nuôi nấng trong những 

đời trước, thẹn chưa báo đáp được, lẽ đâu với chuyện chẳng vừa ý nhỏ nhặt 

lại  ôm  lòng  phẫn  nộ?  Họ  đã  là  chư  Phật  trong  vị  lai,  ắt  sẽ  rộng  độ  chúng 

sanh. Mình còn chưa giải quyết sanh tử trọn vẹn, phải mong họ đến độ thoát 

cho. 

Chẳng những với chuyện chẳng vừa ý nhỏ nhặt không sanh sân nộ; dù là 

chuyện táng thân mất  mạng cũng chỉ sanh hoan hỷ, chẳng sanh sân hận. Vì 

thế,  lúc  Bồ  Tát  bỏ  đầu,  mắt,  tủy,  não  đều  tưởng  [người  cầu  xin  những  thứ 

ấy] là thiện tri thức, tưởng là ân nhân, tưởng là người thành tựu Vô Thượng 

Bồ Ðề Ðạo cho mình. Cứ xem phẩm Thập Hồi Hướng của kinh Hoa Nghiêm 

sẽ tự biết. 

Hơn  nữa,  một  niệm tâm  tánh của chúng ta cùng  với  một  niệm tâm tánh 

của  Phật  không  hai.  Chỉ  vì  mê  trái  bổn  tâm,  chấp  chặt  Ngã  Kiến,  nên  hết 

thảy các duyên đều thành đối đãi. Như cái bia để bắn đã lập thì các mũi tên 

sẽ đều ghim vào đó. Nếu biết được tâm ta chính là tâm Phật, tâm Phật trống 

không, vô sở hữu, hệt như hư không, sâm la vạn tượng không gì chẳng bao 

quát trong ấy. 

Lại  cũng  như biển  cả,  trăm  sông,  các  dòng,  không  dòng  nước  nào  biển 

chẳng  hứng  nhận,  như trời che  khắp,  như đất bình đẳng  nâng  đỡ, để tự lập 

đức. Nếu  ta  vì sự  trái  ý  nhỏ  nhặt bèn sanh  nóng  giận, chẳng phải  là đã thu 

hẹp  cái  lượng,  tự  chôn  vùi  cái  đức  hay  chăng?  Dù  có  đủ  Phật  tâm  lý  thể, 

nhưng khởi tâm động niệm toàn dùng sự phàm tình, nhận vọng là chân, lấy 

tớ làm chủ. Nghĩ như thế thật đáng hổ thẹn. 

Nếu bình thời luôn nghĩ như thế thì tâm lượng rộng lớn, không gì chẳng 

dung được, thấy  người cũng  hệt  như  mình, chẳng thấy  đây kia,  gặp  nghịch 

cảnh  còn  nhận  xuôi  theo  được,  huống  hồ  là  chuyện  bất  như  ý  nhỏ  nhặt  lại 

sanh nóng giận hay sao? 



*  Gọi  là  kẻ  ngu  si  chẳng  phải  là  nói  về  kẻ  hoàn  toàn  vô  tri  thức,  mà 

chính  là  nói đến  những  người trong đời đối  với cảnh duyên thiện ác, chẳng 

biết  đấy  đều  là  do  túc  nghiệp  chuốc  lấy  nên  hiện  tại  cảm  thọ,  bảo  lầm  là 

không có nhân quả báo ứng và hết thảy chúng sanh đời trước, đời sau v.v..., 

chẳng  có  con  mắt  trí  huệ.  Chẳng  phải  là  hạng  chấp  Ðoạn,  cũng  là  phường 

chấp Thường. 

Họ bảo con người bẩm thọ khí huyết cha mẹ mà sanh ra. Trước lúc sanh 

ra, vốn chẳng có vật gì; cũng như chết đi, thân hình đã mục nát thì hồn cũng 

phiêu tán; làm sao có đời trước và đời sau được? Bọn nho sĩ câu nệ, hủ bại 

phương này (tức Trung Hoa) đa phần nói như vậy. 

Chấp  Thường  là  nói  người  luôn  là  người,  vật  luôn  là  vật,  chẳng  biết 

nghiệp  do  tâm  tạo,  hình  tùy  tâm  chuyển.  Thời  cổ  có  kẻ  cực  độc  đang  còn 

sống biến ra thân rắn, người cực tàn bạo đang khi còn sống biến thành thân 

hổ. Ðang khi còn sống, nghiệp lực mãnh liệt còn biến đổi được thân; huống 

hồ chết đi, trước khi tái sanh, thức bị chuyển biến theo sự lôi kéo của nghiệp 

ư?  Bởi  vậy,  Phật  nói  mười  hai  nhân  duyên  chính  thức  là  luận  về  ba  đời. 

Nhân trước ắt cảm quả sau, quả sau ắt phải có nhân trước. Thiện áo báo ứng, 

họa phước xảy đến đều do mình làm, mình chịu, chẳng phải trời giáng. Bất 

quá  trời  chỉ  là  người  đứng  ra  thừa  hành  thôi.  Sanh  tử  tuần  hoàn  chẳng  có 

cùng cực. Muốn khôi phục bổn tâm để liễu sanh tử mà bỏ “tín nguyện niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương” sẽ chẳng thể được! 

Ba thứ tham - sân - si là cội gốc sanh tử. Ba thứ Tín - Nguyện - Hạnh là 

diệu pháp liễu sanh tử. Muốn bỏ ba pháp kia (tham - sân - si) để tu ba pháp 

này  (tín - nguyện - hạnh) thì ba pháp  này  đắc lực, ba pháp kia  tự diệt. Một 

pháp quán  Sổ Tức bất tất phải dùng.  Hãy  nên  trong  lúc  niệm Phật,  lắng tai 

nghe  kỹ,  cách  nhiếp  tâm  này  tương  tự  phép  Sổ  Tức,  nhưng  lực  dụng  hơn 

phép  Sổ  Tức  một  trời,  một  vực.  Phép  quán  Niệm  Phật  nên  đọc  trong  Ấn 

Quang Văn Sao và các trước thuật Tịnh Ðộ sẽ biết. 



* Hỏi: Nếu như nói dù táng thân mất mạng cũng chỉ sanh hoan hỷ, chẳng 

sanh sân hận thì giả sử có kẻ ác muốn đến hại mình, mình chẳng lo toan gì, 

cứ mặc cho nó sát hại mình ư? 

Ðáp: Phàm người tu hành, có kẻ là phàm phu, có người là bậc Bồ Tát đã 

chứng Pháp Thân. Lại có người lấy việc duy trì thế đạo làm chánh, có người 

chỉ lấy việc liễu giải tự tâm làm trọng. Nếu là hạng chỉ lo liễu giải tự tâm và 

hàng  Bồ  Tát  đã  chứng  Pháp  Thân  thì  sẽ  hành  động  như  đã  nói.  Bởi  lẽ,  họ 

thấy mình và vật hệt như nhau, sanh tử như một. 

Nếu là hạng phàm phu, muốn duy trì thế đạo thì cứ an lòng học theo Bồ 

Tát thâm từ đại bi, không gì là chẳng dung. Xử sự vẫn thuận theo lẽ thường 

thế  gian:  hoặc  là dùng cách khuất  phục, chế  ngự để  nhiếp phục,  hoặc dùng 

nhân  từ  để  cảm  hóa...  nhiều  cách  khác  nhau;  nhưng  trong  tâm  trọn  chẳng 

được hung tợn, nóng giận, cố kết oán hận. 

Những điều nói trong đoạn trước là nêu tình huống giả tưởng để [người 

tu nhờ đó] tiêu diệt tập khí nóng giận. Nếu phép quán này thành thục, tập khí 

sân hận tự diệt, dù gặp phải cảnh thật sự hại đến thân cũng vẫn giữ được tâm 

thản nhiên, thực hiện đại bố thí. Nhờ công đức ấy liền sanh Tịnh Ðộ. So với 

việc giết chóc lẫn nhau, bao kiếp dài lâu đền trả, chẳng phải là khác biệt một 

trời, một vực đấy ư? 



*  Sân  tâm  chính  là  thói  quen  từ  đời  trước.  Nay  cứ  nghĩ  mình  đã  chết, 

mặc cho dao chặt hay hương bôi cũng chẳng can dự gì đến mình. Với tất cả 

những  cảnh  chẳng  thuận  tâm,  do  nghĩ  mình  đã  chết,  sân  làm  sao  còn  khởi 

được nữa? 



* Nói đến sân tâm  là  nói đến thói quen từ đời trước. Nay đã biết sân  là 

có  hại,  vô  ích,  đối  với  hết  thảy  các  sự  hiện  hữu  hãy  nên  dùng  lượng  biển 

rộng  trời  cao  để  dung  nạp.  Như  vậy  thì  tập  tánh  rộng  rãi  trong  đời  này  sẽ 

chuyển  biến  được  tập  tánh  hẹp  hòi  trong  những  đời  trước.  Nếu  chẳng  gia 

công đối trị, tập khí sân hận càng tăng, tai hại chẳng nhẹ. 

Còn  khi  niệm  Phật  thì  phải  căn  cứ  trên  tinh  thần,  khí  lực  của  mình  để 

làm chuẩn mà niệm lớn tiếng, niệm nhỏ tiếng, niệm thầm và kim cang niệm 

(tức  là  niệm  có  tiếng  se  sẽ,  người  khác  chẳng  nghe  thấy.  Những  người  trì 

chú gọi cách này là kim cang niệm). Chẳng được quá mãnh liệt đến nỗi mắc 

bệnh. Cái tâm quá  mãnh  liệt ấy cũng  là cái bệnh “dục tốc” (mong cho  mau 

đạt kết quả). 

Nếu nay đã chẳng thể niệm ra tiếng, há trong tâm chẳng niệm thầm được 

hay sao? Sao lại chỉ hạn chế trong mười niệm? Huống hồ lúc bệnh nằm trên 

giường, há nên để tâm trống rỗng như bị rửa sạch, trọn chẳng niệm gì hoặc 

niệm chuyện khác? Sao bằng càng niệm nhiều danh hiệu Phật? 

Lúc  ấy  phải  nên  giao  gấp  mọi  việc  cho  người  nhà  làm  thay,  luôn  nghĩ 

mình sắp chết, tưởng sắp đọa địa ngục, trong tâm không còn dính mắc sự gì. 

Dùng tâm thanh tịnh ấy nhớ tưởng Phật tượng và thầm niệm Phật danh cũng 

như tượng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  và  danh  hiệu  ngài.  Nếu  thật  sự  làm  được 

như thế  thì  nghiệp  chướng  quyết  định  tiêu  trừ,  thiện  căn  tăng  trưởng,  bệnh 

tật thuyên giảm, thân tâm khang kiện. 

Bệnh của các hạ thuộc về túc nghiệp, niệm Phật quá mạnh mẽ tạo duyên 

cho  bệnh  phát  hiện,  chẳng  phải  hoàn  toàn  do  niệm  Phật  quá  mãnh  liệt  nên 

mắc  bệnh.  Nếu  ông  chẳng  niệm  Phật  thì  cũng  do  nhân  duyên  khác  mà  bị 

bệnh. Trên đời, kẻ không niệm Phật rất nhiều, há không có một ai cũng mắc 

phải căn bệnh đó, cứ khoẻ mạnh mãi ư? Hiểu được điều này sẽ chẳng tự lầm 

lẫn mà bảo là niệm Phật đến bệnh, chỉ tổn hại, không ích lợi gì! 



* Bệnh và ma đều do túc nghiệp mà thành. Ông chỉ nên chí thành, khẩn 

thiết  niệm  Phật  thì  bệnh  tự  thuyên  giảm,  ma  tự  rời  xa.  Còn  như  tâm  ông 

chẳng chí  thành,  hoặc khởi các  ý  niệm  bất chánh  như tà dâm  v.v... thì toàn 

thể cái tâm đọa trong hắc ám, khiến ma quấy nhiễu. Lúc niệm Phật xong, hồi 

hướng, ông nên hồi hướng cho hết thảy oán gia trong đời quá khứ, khiến họ 

đều thấm đẫm lợi ích niệm Phật của ông, siêu sanh thiện đạo. 

Ngoài ra chẳng quản đến gì hết. Ma có phát ra tiếng thì cũng chẳng quan 

tâm đến rồi sợ hãi. Nó im hơi lặng tiếng, cũng chẳng quan tâm đến mà sanh 

hoan  hỷ.  Chỉ  chí  thành,  khẩn  thiết  niệm,  tự  nhiên  nghiệp  chướng  tiêu,  mà 

phước huệ thảy đều tăng trưởng. Khi xem kinh điển, chẳng được làm như kẻ 

đời nay đọc sách, trọn chẳng có chút nào cung kính, phải [trân trọng] dường 

như Phật,  Tổ, thánh  hiền  giáng  lâm  mới được  lợi  ích thật sự. Nếu ông  làm 

được  như  vậy  thì  tâm  địa  chánh  đại  quang  minh,  bọn  tà  quỷ,  tà  thần  kia 

không còn đất dung thân nữa! 

Nếu tâm ông tà trước thì tà chiêu cảm tà, làm sao có thể khiến cho chúng 

xa lìa, không quấy nhiễu được? Quỷ thần dù có Tha Tâm Thông, nhưng thần 

thông của chúng  nhỏ  và  gần. Nếu  nghiệp tận, tình không sẽ hệt  như gương 

báu  đặt  trên  đài,  có  hình  liền  hiện  bóng.  Ông  chẳng  chí  tâm  niệm  Phật,  lại 

toan  nghiên  cứu  chân  tướng  này,  chẳng  biết  tâm  này  liền  thành  “ma 

chủng” (dòng giống ma). 

Ví  như  gương  báu  chẳng  có  mảy  may  trần  cấu  sẽ  tự chiếu  trời  soi  đất. 

Cái  tâm  ông  bị  trần  cấu  phủ  kín  dày  chặt,  lại  muốn  được  [chiếu  sáng]  như 

vậy,  khác  nào  tấm  gương  bị  bụi  phủ  dày  kín  trọn  chẳng  thể  tỏa  ánh  sáng. 

Nếu  có  phát  sáng  cũng  chỉ  là  ánh  sáng  yêu  quái,  chẳng  phải  ánh  sáng  của 

gương! Hãy bỏ việc đó ra ngoài tâm tưởng, hãy nên như lâm nạn lửa, nước, 

như cứu đầu cháy mà niệm Phật thì không nghiệp hay ma nào chẳng tiêu cả. 



*  Người  học  đạo  phàm  gặp  các  thứ  chẳng  như  ý  chỉ  nên  dùng  đạo  để 

hiểu. Cảnh nghịch xảy đến bèn vui lòng chịu, dù có gặp phải những sự nguy 

hiểm  gì,  lúc ấy cũng chẳng đến  nỗi kinh  hoàng, thất chí,  làm điều thất  thố. 

Chuyện đã qua hãy để cho nó qua như giấc mộng đêm trước, sao còn ủ mãi 

trong  lòng  đến  nỗi  thành  bệnh  hoảng  hốt?  Ông  đã  muốn  tu  hành,  phải  biết 

hết thảy cảnh duyên đều do túc nghiệp cảm vời. 

Lại phải nên biết: Chí thành niệm Phật sẽ chuyển được nghiệp. Chúng ta 

chẳng làm chuyện thương thiên tổn đức thì sợ cái gì chứ? Người niệm Phật 

thiện thần hộ hựu (bảo vệ, giáng phước), ác quỷ tránh xa, sợ cái gì cơ chứ? 

Nếu ông cứ sợ mãi sẽ bị vướng ma sợ, rồi oán gia trong vô lượng kiếp thừa 

dịp tâm ông hoảng sợ đến dọa nạt ông, khiến ông mất trí hóa cuồng để báo 

oán xưa. 

Chớ  có  nói:  “Nếu  tôi  còn  niệm  Phật,  chỉ  sợ  thình  lình  sẽ  bị  như  thế”. 

Chẳng  biết  rằng  toàn  thể  chánh  niệm  của  ông  đã  quy  vào  nỗi  sợ,  nên  khí 

phần  xa cách Phật, tương thông  với  ma, chẳng phải Phật không thiêng! Do 

tâm ông đã  mất chánh niệm nên đến nỗi niệm Phật chẳng được lợi ích toàn 

phần vậy! 

Chỉ mong ông thấy chữ viết của Quang, bèn quyết liệt gột bỏ tâm trước. 

Ông chỉ một chồng, một vợ còn lo nỗi gì? Dẫu cho nghiệp chướng hiện tiền, 

sợ  gì  chẳng  tiêu  diệt  được  nó?  Chỉ  vì  chẳng  sợ  nên  giữ  được  chánh  niệm, 

thành  ra  làm  việc  gì  cũng  đích  đáng,  chân  thần  ổn  định  nên  tà  chẳng  thể 

xâm. 

Nếu  không, do tà chiêu tà, túc oán đổ tới, gặp sự không  làm chủ được, 

hành  động  hoàn  toàn  thất  thố,  chẳng  đáng  buồn  ư?  Tôi  nay  vì  ông  tính  kế: 

Hãy  nên  buông  bỏ  hoài  bão,  chẳng  nên  toan  tính  hết  thảy  mọi  việc,  chẳng 

nên  đảm  đương,  lo  lắng  mọi  việc,  chỉ  sợ  hành  vi  có  tỳ  vết,  chẳng  sợ  họa 

hoạn, quỷ thần. 



* Nếu bệnh khổ đến hồi kịch liệt chẳng chịu đựng nổi thì ngoài việc sáng 

chiều niệm Phật, hồi hướng ra, hãy chuyên tâm dốc chí niệm nam mô Quán 

Thế Âm Bồ Tát. Quán Thế Âm Bồ Tát hiện thân trong sát-na, tầm thanh cứu 

khổ. Người gặp cơn nguy cấp nếu có thể trì tụng, lễ bái Ngài thì không ai là 

chẳng được cảm ứng, rủ lòng từ gia hựu khiến thoát khổ não, hưởng yên vui 

vậy. 



* Thầy thuốc dù giỏi cũng chỉ trị được bệnh, không trị được nghiệp. Như 

Tử Trọng ruột bị loét nặng, thầy thuốc bảo không giải phẫu không xong. Bà 

thím  Tư  của  ông  chẳng  đành  lòng  nên  chẳng  chữa,  cùng  Ðức  Chương  liều 

mạng niệm Phật, niệm kinh Kim Cang. Năm ngày khỏi bệnh. Bệnh này đáng 

kể là cực nặng, cực nguy hiểm, nhưng chẳng chữa, sau năm ngày liền lành. 

Bệnh  điên  của  Tử  Tường  thuộc  về  túc  nghiệp,  bà  thím  Tư  của  ông  do  chí 

thành lễ tụng, nửa năm liền khỏi. 

Cha  ông  đã  quy  y  Phật  pháp,  lẽ  ra  nên  tin  lời  Phật,  chẳng  nên  tin  theo 

thầy thuốc Tây, phải đến bệnh viện của họ để chữa. Nếu như hết thảy bệnh 

đều phải được thầy thuốc trị  mới  lành, không thầy thuốc chẳng  xong thì  từ 

thời cổ, hoàng đế và những kẻ phú quý lẽ ra vĩnh viễn không bệnh tật, cũng 

vĩnh viễn chẳng bị tử vong. Thế nhưng kẻ bần tiện vừa ít bệnh vừa sống lâu, 

người phú quý lắm bệnh lại thường đoản thọ. Ðó là vì cớ gì? Một là do mình 

tự  tạo  thành  bệnh,  hai  là  thầy  thuốc  gây  ra  bệnh.  Do  hai  công  năng  tạo  tác 

này, muốn thoát bệnh khổ có được hay chăng? 

Mong ông thưa cho cha hiểu, bất tất phải lên Thượng Hải tìm thầy thuốc 

Tây, cứ ở nhà cầu nơi đại y vương A Di Ðà Phật, Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ tự 

có thể chẳng cần đến thuốc  mà  lành bệnh. Cầu thầy thuốc Tây chỉ  hy  vọng 

chừng một nửa, cầu đại y vương may ra thân thể sẽ được mạnh, mà dù thân 

thể chưa khoẻ lại, thần thức chắc chắn thấy thư thái. Nếu sai lầm muốn được 

mạnh  liền, bỏ  hết  những  giới đã trì khi trước, thật chẳng khác  nào rạch thịt 

để tự bị thương, chỉ tổn hại không ích gì. Khi Tây Y chưa truyền vào Trung 

Quốc,  Trung  Quốc  có  bệnh  gì  cũng  chẳng  trị  được  ư?  Bởi  vậy  nên  buông 

vọng tưởng xuống, đề khởi chánh niệm sẽ cảm ứng đạo giao, tự có thể lành 

bệnh hoàn toàn. 



*  Nghiệp  chướng  nặng,  tham  sân  mạnh  mẽ,  thân  yếu  đuối,  tâm  khiếp 

nhược  thì  chỉ  nên  nhất  tâm  niệm  Phật,  lâu  ngày  các  bệnh  sẽ  tự  lành.  Phẩm 

Phổ  Môn  nói:  “Nếu  có  chúng  sanh  nhiều  dâm  dục,  nóng  giận,  ngu  si, 

 thường  niệm  cung  kính  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  sẽ  xa  lìa  được  [những  sự 

 ấy]”.  Niệm  Phật  cũng  thế,  chỉ  nên  tận  tâm  kiệt  lực,  chẳng  hề  ngờ  vực  thì 

không cầu cũng được. 



* Mỗi ngày ngoại trừ lúc phải làm mọi việc thuộc bổn phận mình ra, hãy 

chuyên  tâm  niệm  danh  hiệu  Phật.  Sáng  tối  đối  trước  Phật,  kiệt  thành  tận 

kính, khẩn thiết sám hối túc nghiệp từ vô thỉ. Lâu ngày như thế sẽ có lợi ích 

chẳng thể nghĩ bàn mà chẳng hay, chẳng biết. Kinh Pháp Hoa dạy:  “Nếu có 

 chúng  sanh  nhiều  lòng  dâm  dục,  thường  niệm  cung  kính  Quán  Thế  Âm  Bồ 

 Tát liền được ly dục” . Với sân  hận,  ngu si cũng thế. Như vậy thì chí  thành 

niệm  thánh  hiệu  A  Di  Ðà,  Quán  Âm,  ba  thứ  Hoặc:  tham,  sân,  si  sẽ  tự  tiêu 

diệt. 

Hơn  nữa,  nay  đang  lúc  cõi  đời  hoạn  nạn,  ngoài  việc  niệm  Phật  ra,  nên 

niệm thêm thánh hiệu Quán Âm, trong âm thầm sẽ có sự chuyển biến chẳng 

thể nghĩ bàn, kẻo đến lúc túc nghiệp bất chợt hiện đến, không cách chi tránh 

thoát. 



* Quán Thế Âm Bồ Tát trong kiếp quá khứ đã thành Phật từ lâu, hiệu là 

Chánh  Pháp  Minh,  chỉ  vì  lòng  từ  bi  thiết  tha,  dù  an  trụ  trong  cõi  Thường 

Tịch  Quang,  vẫn  hiện  thân  trong  ba  cõi  Thật  Báo,  Phương  Tiện,  Ðồng  Cư. 

Tuy là thường hiện thân Phật, Ngài cũng còn hiện đủ các thân Bồ Tát, Thanh 

Văn, Duyên Giác và thân trời - người, sáu nẻo. Tuy Ngài thường hầu Di Ðà 

nhưng hiện thân khắp trong mười phương vô tận pháp giới. Ðó là: Hễ chỉ có 

lợi  ích  thì  không  điều  gì  ngài  chẳng  vận  dụng.  Nên  dùng  thân  nào  để  độ 

được, Ngài liền hiện thân đó để thuyết pháp cho người đáng độ. 

Phổ Ðà Sơn là chỗ Bồ Tát ứng tích. Muốn cho chúng sanh có nơi để gieo 

tấm lòng thành nên Bồ Tát thị hiện ứng tích nơi núi đó; nào phải Bồ Tát chỉ 

ngự trong núi Phổ Ðà, chẳng ở nơi khác đâu? Một vầng trăng vằng vặc giữa 

trời, vạn con sông  in bóng. Dù  nhỏ  như một chước,  một  giọt  nước,  nơi  nơi 

đều hiện toàn bộ khuôn trăng. Nếu nước vừa đục vừa xao động, trăng chẳng 

thể hiện phân minh. 

Tâm  chúng  sanh  như  nước,  nếu  nhất  tâm  chuyên  niệm  Bồ  Tát,  Bồ  Tát 

liền  ngay  trong  niệm  ấy,  sẽ  ngầm  hoặc  hiển  nhiên  [gia  hộ]  khiến  [người 

niệm]  được  lợi  ích.  Nếu  tâm  chẳng  chí  thành,  chẳng  chuyên  nhất  thì  cũng 

khó cứu hộ. Nghĩa này rất sâu, hãy nên đọc bài Thạch Ấn Phổ Ðà Sơn Chí 

Tự (bài tựa cho bản  in thạch (lithography) cuốn  Phổ Ðà  Sơn Chí) trong  Ấn 

Quang Văn Sao sẽ biết. 

Ngài có tên  là Quán  Thế  Âm  vì khi tu  nhân, Ngài do quán  và  nghe  nơi 

tánh  mà chứng  viên thông  và  lúc đã đắc quả, Ngài  xem  xét âm thanh  xưng 

danh hiệu Ngài để ban cho sự cứu giúp. Vì thế Ngài tên là Quán Thế Âm. 

Phổ  Môn  là  đạo  Bồ  Tát  rộng  lớn  không  ngằn  mé,  tùy  thuận  khắp  căn 

tánh  của  hết  thảy  chúng  sanh,  khiến  cho  họ  biết  đường  về  nhà,  chẳng  lập 

riêng  một  môn  nào.  Chẳng  hạn,  như  trong  đời  có  ngàn  căn  bệnh  thì  cũng 

phải có vạn loại thuốc, chẳng thể chấp chặt vào một pháp nào. Tùy theo họ 

mê nơi đâu và chỗ nào họ dễ ngộ mà Bồ Tát chỉ điểm cho. Như sáu căn, sáu 

trần, bảy đại, pháp nào cũng có thể dùng để chứng viên thông. Vì thế bất cứ 

pháp  nào  cũng  là  cửa  để  ra  khỏi  sanh  tử,  thành  Chánh  Giác.  Vì  thế  gọi  là 

Phổ Môn. Nếu Bồ Tát chỉ ở Nam Hải thì chẳng đáng gọi là Phổ được! 



---o0o--- 

3. Luận về việc gìn lòng lập phẩm 



* Nếu cảnh  ngộ chẳng tốt  lành thì  hãy  nên  nghĩ đến  việc  lùi một bước. 

Hãy thử nghĩ, trong đời, người hơn ta cố nhiên là nhiều, người thua ta cũng 

chẳng phải là ít. Chỉ mong chẳng đói chẳng lạnh, mong chi đại phú, đại quý? 

Vui  theo  thiên  mệnh,  an  vui  với  hoàn  cảnh.  Như  vậy  còn  có  thể  chuyển 

phiền não thành Bồ Ðề, huống hồ là chẳng chuyển nổi ưu khổ thành an lạc 

sao? 

Nếu tật bệnh triền  miên thì  nên đau đáu  nghĩ thân  là  gốc khổ, sanh cực 

chán  lìa,  tận  lực  tu  Tịnh  nghiệp,  thề  cầu  vãng  sanh.  Chư  Phật  lấy  khổ  làm 

thầy đạt thành Phật đạo. Chúng ta nên lấy bệnh làm thuốc, mau cầu xuất ly. 

Phải biết rằng phàm phu đầy dẫy triền phược nếu không có các nỗi khổ: bần 

cùng, tật bệnh  v.v... sẽ suốt ngày rong ruổi trong trường thanh sắc danh  lợi 

chẳng  hề  thỏa.  Trong  lúc  hiển  hách,  đắc  ý,  ai  chịu  quay  đầu  tưởng  đến  lúc 

chìm đắm mai sau? 

Mạnh  Tử  nói:  “Trời  muốn  giao  trách  nhiệm  lớn  cho  ai  thì  trước  đó  sẽ 

 khiến kẻ đó tâm chí khổ sở, gân xương mỏi mệt, thân thể đói khát, thân thể 

 trống trải, nhiễu loạn hành vi của họ ngõ hầu tâm họ khởi tánh Nhẫn, tăng 

 trưởng [khả năng làm được] những điều mình chưa thể làm được” . Do đó, 

ta  biết  rằng  những  người  được  trời  thành  tựu  phần  nhiều  gặp  nghịch  cảnh, 

con người chỉ nên thuận theo mạng trời nhận lãnh [nghịch cảnh]. 

Cái “trách  nhiệm  lớn” Mạnh Tử đã  nói  đó chỉ  là tước  vị trong thế  gian 

mà còn phải lo buồn, vất vả như thế mới khỏi phụ lòng trời. Huống chi bọn 

ta là phàm phu sát đất muốn trên thì tiếp nối đạo giác của đấng Pháp Vương, 

dưới thì  giáo  hóa pháp  giới  hữu tình,  nếu  chẳng bị  nghèo đói thử thách đôi 

chút  thì  Phàm  Hoặc  ngày  thêm  lừng  lẫy,  Tịnh  nghiệp  khó  thành,  mê  muội 

bổn tâm, vĩnh viễn chìm đắm trong ác đạo đến tận đời vị lai, không thời gian 

nào mong thoát khỏi được! Cổ đức nói: 

 Bất kinh nhất phiên hàn triệt cốt,  

 Tranh đắc mai hoa phác tỵ hương,  

(Chẳng trải một phen lạnh thấu xương, 

Dễ đâu hoa mai thơm ngát mũi!) 

Chính là nói về ý này vậy. 

Chỉ  nên  chí  tâm  niệm  Phật  để  tiêu  nghiệp  cũ,  trọn  chẳng  nên  khởi  tâm 

phiền bực, oán trời trách người, bảo là nhân quả hư huyễn, Phật pháp chẳng 

thiêng! 



* Ông Cừ Bá Ngọc đến tuổi năm mươi biết bốn mươi chín năm trước là 

sai  trái.  Khổng  Tử  tuổi  chừng  bảy  mươi,  còn  mong  trời  cho  sống  thêm  vài 

năm nữa để học Dịch hầu khỏi mắc lỗi lớn. Thánh hiền học hỏi không vị nào 

là  chẳng  mong  muốn  hiểu  đến  chỗ  rốt  ráo.  Các  nho  gia  cận  đại  chỉ  học  từ 

chương, chẳng bận tâm đến chánh tâm thành ý. Tuy suốt ngày đọc sách, trọn 

chẳng biết ý lưu lại sách vở để răn đời của thánh hiền. Nếu lời nói, hành vi 

của mình đem đọ với lời nói, hành vi của thánh hiền mà sáng - tối chẳng hợp 

nhau,  tròn  -  vuông  chẳng  khớp  nhau,  chẳng  nên  gấp  suy  xét  tới  từng  điểm 

sai biệt ẩn kín, nhỏ nhặt ư? 

Kinh  Phật  dạy  người  ta  thường  hành  sám  hối  ngõ  hầu  đoạn  sạch  vô 

minh, viên thành Phật đạo. Dù địa vị đến bậc Ðẳng Giác như Di Lặc Bồ Tát 

vẫn trong mười hai thời lễ thập phương chư Phật để mong hết sạch vô minh, 

viên chứng Pháp Thân, huống những kẻ kém hơn Ngài [chẳng học theo vậy] 

ư? Kẻ phàm phu sát đất khắp thân là nghiệp lực, chẳng sanh hổ thẹn, chẳng 

tu sám hối, dù nhất niệm tâm tánh bình đẳng với Phật, nhưng do phiền não 

ác nghiệp ngăn lấp nguồn tâm chẳng thể hiển hiện được. 



* Ðối với việc dứt ác làm lành, dựa trên thực tế mà suy xét thì không gì 

hay  bằng  Công  Quá  Cách.  Nhưng  nếu  tâm  chẳng  thành  kính,  dù  suốt  ngày 

ghi công, chép lỗi, cũng chỉ là hư văn! 

Ở  nơi  đây  chưa  có  sách  Công  Quá  Cách,  nhưng  theo  tôi  thấy,  chỉ  nên 

chú trọng lòng thành, giữ lòng kính, trong suốt mười hai thời, chẳng có một 

niệm hời hợt, một tướng lười nhác, xao nhãng. Ðối xử với thế nhân chỉ giữ 

lòng trung thứ (trung hậu và khoan dung)thì tự nhiên trong hết thảy lúc, hết 

thảy chỗ, ác niệm chẳng thể khởi từ đâu được. Giả như do túc tập sai khiến, 

ngẫu nhiên ác niệm phát sanh, vì luôn ôm  ấp lòng thành kính, trung thứ, sẽ 

tự  có  thể  hễ  niệm  khởi  liền  nhận  biết  ngay.  Hễ  đã  giác  thì  ác  niệm  liền 

không, quyết chẳng đến nỗi để nó tăng trưởng khiến cả ba nghiệp phải xuôi 

theo. 

Sở  dĩ  kẻ  tiểu  nhân  dối  làm  lành  chứ  thật  sự  là  làm  ác,  là  do  nghĩ  rằng 

người  khác  chẳng  biết  tới.  Họ  chẳng  hiểu  rằng  người  chẳng  biết  họ  chỉ  là 

những phàm phu trong thế gian mà thôi! Nếu là bậc thánh nhân đắc đạo, cố 

nhiên sẽ biết  họ tường tận.  Thiên địa, quỷ thần dù chưa đắc đạo,  nhưng do 

được báo Tha Tâm Thông nên cũng sẽ biết họ tường tận. Huống hồ là Thanh 

Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, chư Phật! Tha Tâm Ðạo Nhãn của các vị ấy thấy 

trọn tam  thế  như nhìn  vật đang  đặt trong  lòng bàn tay. Muốn không ai biết 

thì chỉ có mình không biết mới được mà thôi! 

Nếu  chính  mình  đã  biết  thì  tất  nhiên  thiên  địa,  quỷ  thần,  Phật,  Bồ  Tát 

v.v...  không  vị  nào  là  chẳng  biết,  chẳng  thấy  cả!  Nếu  biết  nghĩa  này,  dù  ở 

trong  phòng  tối,  nhà  kín  cũng  chẳng  dám  biếng  trễ,  xao  nhãng;  dù  ở  nơi 

người  khác  không  biết  đến  vẫn  chẳng  dám  manh  nha  làm  ác  bởi  thiên  địa, 

quỷ  thần,  chư  Phật,  Bồ  Tát  đều  biết.  Nếu  chẳng  biết  hổ  thẹn  nhưng  hiểu 

được nghĩa này rồi thì cũng sẽ hổ thẹn không cùng  vậy;  huống  hồ là  người 

chân thật tu hành ư? 

Vì thế muốn ít phạm lỗi thì phải bắt đầu từ chỗ sợ thánh phàm cùng biết, 

cùng thấy. Xem gương tiên triết ăn canh, nhìn tường, dù ở một mình hành vi 

chẳng  cẩu  thả,  chẳng  thẹn  với  bóng  áo20  ,  vẫn  còn  là  những  cách  nói  thiển 

cận ước theo sự thấy biết của thế gian đó thôi! Thật ra, bản thể tâm ta cùng 

bản thể mười phương pháp giới tương hợp khít khao. Do ta mê nên sự thấy 

biết  bị  hạn  cuộc  trong  một  thân.  Mười  phương  pháp  giới  thánh  nhân  triệt 

chứng  pháp  giới  tạng  tâm  sẵn  có  trong  tự  tâm  nên  hết  thảy  hữu  tình  trong 

pháp giới khởi tâm động niệm, các ngài đều hay biết cả. Vì sao thế? Do cùng 

bẩm thọ Chân Như, tự  - tha chẳng  hai  vậy. Nếu biết  nghĩa  này thì sẽ tự sợ 

hãi,  kiêng  dè,  giữ  lòng  thành  kính,  thoạt  đầu  phải  gắng  sức  dứt  vọng,  lâu 

ngày vọng sẽ chẳng khởi được nữa. 



*  Việc  giảm thiểu  lầm  lỗi thật sự  là công  phu thiết  yếu của cả Nho  lẫn 

Phật. Ông Cừ Bá Ngọc đến năm năm mươi tuổi, thấy cả bốn mươi chín năm 

trước mình đều sai trái. Nếu ai nói  muốn bớt lỗi nhưng chưa làm được, [thì 

nên biết là] phải thật sự dụng công nơi ý, chứ chẳng phải hễ thân khẩu vừa 

phát  động  liền  có  lỗi  đâu!  Tại  gia  cư  sĩ  hằng  ngày  cùng  người  cư  xử  phải 

luôn  đề  phòng  trong  mỗi  khắc.  Nếu  không,  chẳng  những  ý  nghiệp  không 

tịnh  mà  thân  khẩu  cũng  thành  ra  ô  uế,  bất  tịnh.  Muốn  cả  mình  lẫn  người 

cùng được lợi thì không gì bằng lấy những hành vi của vị danh nhân đã nói 

ở trên (tức Cừ Bá Ngọc) làm khuôn phép, gương mẫu vậy. 



* Muốn học theo Phật, Tổ liễu sanh tử thì phải bắt đầu từ việc hổ thẹn, 

sám  hối, dứt ác, tu thiện, ăn chay, tự răn  nhắc,  ý thật chân thành,  thiết  tha. 

Phải  thực  sự  tu  tập,  tận  lực  thực  hành.  Nếu  không  chỉ  trở  thành  vọng  ngữ 

trong các thứ hư dối. Biết chẳng khó, làm được mới khó. Mấy kẻ thông minh 

trong thế gian đều chỉ nói được, nhưng không làm được. Trọn một đời này, 

uổng  công  vào  núi  báu,  trở  về  tay  không.  Ðáng  xót,  đáng  tiếc  thay!  Ðáng 

xót, đáng tiếc thay! 



*  Phàm  phu  còn  mê,  tín  tâm  bất  định;  vì  thế  có  tật  lắm  phen  tin  rồi  lại 

ngờ, lắm phen đã tu rồi lại tạo nghiệp, cũng là do người dạy ban đầu không 

hiểu đạo đến  nơi  đến chốn. Nếu  lúc  ban đầu, chỉ từ nhân  quả thiển cận  mà 

khởi sự sẽ chẳng đến nỗi bị điên đảo, mê hoặc như thế. Ðối với những tội cũ, 

dù  rất  sâu  nặng,  hãy  nên  chí  tâm  sám  hối,  sửa  đổi  thói  xưa,  tu  tập  từ  nay, 

dùng chánh tri kiến tu tập Tịnh nghiệp, dốc chí tự lợi, lợi tha thì tội chướng 

như sương tiêu tan, bầu trời chân tánh sáng rạng. Vì thế, kinh nói:  “Thế gian 

 có hai hạng người mạnh mẽ: một là người chẳng tạo tội; hai là đã tạo tội rồi 

 lại có thể sám hối”.  

Một chữ Hối phải từ tâm khởi. Tâm chẳng thật sám  hối, có nói  gì cũng 

vô ích. Ví như chỉ đọc toa thuốc, chứ chẳng uống thuốc, nhất định chẳng hy 

vọng gì lành bệnh được. Còn nếu theo toa uống thuốc, sẽ tự được lành bệnh, 

thân an. Ðiều đáng  ngại  là  lập chí chẳng  vững,  một  nóng  mười  lạnh thì chỉ 

uổng mang hư danh, không mảy may lợi ích thật sự. 



* Cảnh không tự tánh, tổn hại hay lợi ích toàn do người. Ba nghiệp, bốn 

oai nghi (đi, đứng, nằm, ngồi) thường giữ như “tứ vật” (bốn điều đừng) của 

Nhan  Uyên.  Ngũ  giới,  thập  thiện  khác  gì  “tam  tỉnh” (ba  điều  tự  cảnh 

tỉnh) của Tăng tử. Trong nhà tối tuy không ai thấy nhưng thiên địa, quỷ thần 

đều biết. Niệm mới manh nha nhưng tội phước ẩn nhiệm đã rạch ròi như trời 

với vực. Nếu thường tu tỉnh được như thế thì tất cả hành động đều là thiện, 

ác  chẳng  sanh  từ  đâu  được.  Ðây  chính  là  quy  mô  sâu  rộng  của  chánh  tâm 

thành  ý,  chớ  nói  là  nhà  Phật  phiền  toái,  chẳng  giản  dị,  nhanh  tắt  như  Nho 

gia! 



* Người niệm Phật đối với sự sự phải trung thứ, tâm tâm luôn đề phòng 

tội khiên. Biết  lỗi  liền sửa, thấy điều  nghĩa  mạnh  mẽ làm  ngay thì  mới  hợp 

với  Phật.  Người  như  thế  quyết  định  vãng  sanh.  Nếu  chẳng  như  thế  là  trái 

nghịch với Phật, quyết khó cảm thông! 



* Kinh Pháp Hoa nói:  “Tam giới không yên, hệt như nhà cháy. Các khổ 

 đầy  dẫy,  thật  đáng  kinh  sợ”.  Vì  thế,  để  thành  tựu  con  người,  trời  phải  có 

khổ,  có  vui,  có  nghịch,  có  thuận,  có  phước,  có  họa,  vốn  chẳng  nhất  định. 

Nhưng  người  trong  hoàn  cảnh  ấy  nếu  có  cái  nhìn  thấu  suốt  sẽ  thấy  không 

khổ,  không  vui,  không  nghịch,  không  thuận,  không  họa,  không  phước.  Vì 

thế, quân tử vui biết mệnh trời, trên chẳng oán trời, dưới chẳng trách người, 

an vui theo hoàn cảnh, không lúc nào là chẳng tự tại tiêu dao! 

Vì thế họ chẳng phú quý mà hành như đang hưởng phú quý (chữ Hành ở 

đây hàm ý ung dung, tự tại. Phú là cứu giúp khắp mọi người bần cùng. Quý 

là tận tụy  với  vua, giúp đỡ dân), chẳng bần tiện  mà  hành  như bần tiện (nếu 

trong  nhà không tiền của, thân chưa ra  làm  quan thì thanh bần  giữ khí tiết, 

chẳng dám làm bậy), chẳng phải mọi rợ mà hành xử như mọi rợ (ý nói: Nếu 

vì lòng tận trung bị sàm tấu, bị vua biếm truất ra miền xa như các tỉnh Vân 

Nam,  Quý  Châu,  Lưỡng  Quảng  (Quảng  Ðông  -  Quảng  Tây),  Hắc  Long 

Giang v.v... thì tâm bình, khí hòa, trên chẳng oán vua, dưới chẳng hận người 

sàm  tấu,  tự  coi  mình  giống  như  người  dân  đang  sống  tại  những  vùng 

ấy), chẳng  hoạn  nạn  mà  hành  như đang  hoạn  nạn (nếu  như chẳng  những bị 

đày, còn bị trừng phạt. Nhẹ thì bị đánh đập, giam cầm, nặng thì bị chém đầu, 

phanh thây, hoặc đến nỗi diệt tộc. Nhưng vẫn cứ chẳng oán vua, chẳng hận 

gian  đảng.  Nếu  tự  mình  làm  được  như  thế,  khi  gặp  người  gieo  vạ  còn  giữ 

được  như thế,  huống  hồ  khi  trời  gieo  vạ,  há  có  nên  oán  hận  chăng?  Người 

như vậy người yêu mến, trời bảo vệ, ngay trong đời này hoặc trong đời sau, 

hoặc  con  cháu  người  đó  nhất  định  sẽ  hưởng  phước  báo  vô  cùng  xứng  với 

đức ấy). 



* Phàm là người bỏ lỗi theo lành và tu Tịnh nghiệp, chỉ quý ở chỗ chân 

thành, tối kỵ giả dối. Chẳng được ngoài mặt phô trương cái danh làm lành tu 

hành,  trong  lòng  bất  trung,  bất  thứ.  Ông  Cừ  Bá  Ngọc  năm  năm  mươi  tuổi 

thấy bốn mươi chín năm trước mình toàn làm quấy. Có vậy mới mong thành 

thánh, thành hiền, học Phật, học Tổ, là bậc danh giáo công thần, là con đích 

thực của đức Như Lai. Vì thế, tôi chẳng quan tâm đến kẻ Tăng, người tục ấy 

là thành đạt hay cùng quẫn chi cả! 



* Niệm Phật cầu sanh Tây Phương, phải biết nhân hiểu quả. Hành vi nơi 

thân,  ý  niệm  nơi  tâm  phải  hợp  với  Phật.  Nếu  trái  nghịch  Phật,  dù  có  niệm 

Phật cũng khó  vãng sanh  vì chẳng cảm  ứng đạo  giao  vậy! Nếu có  thể sanh 

lòng hổ thẹn lớn lao, sửa lỗi như trừ ghẻ độc, lập chí như giữ bạch ngọc thì 

vạn người chẳng sót một ai đều được vãng sanh cả! 



* Nói về những quy luật phải giữ ngoài việc ăn chay trường niệm Phật là 

nói đến  việc chăm chắm bền  lòng  hiếu thuận, thành kính  giữ trọn  vẹn  luân 

thường, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành. Tâm nghĩ, niệm khởi 

chẳng  hề  tà  vạy,  khuất  khúc  và  hư  ngụy.  Làm  việc  cho  người  phải  tận  hết 

trách  nhiệm.  Gặp  người  hữu  duyên,  khuyên  họ  nhập  đạo.  Các  hành  tướng 

như vậy chẳng cần phải thuật đủ. Chỉ siêng xem Ấn Quang Văn Sao và An 

Sĩ Toàn Thư sẽ tự biết. 

Phải biết rằng: là đệ tử Phật, phàm làm gì phải vượt trội hơn hành vi thế 

tục  thì  chính  mình  mới  đạt  được  lợi  ích  chân  thật,  khiến  cho  người  khác 

trông thấy làm lành theo. Nếu miệng nói tu hành, trong tâm chẳng lành, đối 

với cha mẹ, anh em và hết thảy người đời chẳng trọn hết bổn phận thì người 

như thế  gọi  là  “ngụy  thiện  nhân”!  Nhân  địa  đã  giả  dối,  làm  sao  đạt  lợi  ích 

thật sự? Cái học của thánh hiền đều bắt đầu từ “cách vật trí tri, thành ý chánh 

tâm”;  huống  muốn  liễu sanh thoát tử, siêu phàm  nhập thánh [lại chẳng  như 

thế] ư? Về [ý nghĩa của] “cách vật trí tri” nên xem lời tựa bản in lại sách chú 

giải Tứ Thư của ngài Ngẫu Ích và lời tựa cuốn Liễu Phàm Tứ Huấn. 



*  Các  việc  ác  và  các  điều  thiện  đều  là  dựa  trên  tâm  địa  mà  luận,  chứ 

chẳng phải chỉ nói về sự tướng mà thôi. Trong tâm đã chẳng khởi ác thì toàn 

thể là thiện, niệm ấy là Phật, công đức hơn hẳn người thường trăm ngàn vạn 

lần.  Muốn  cho  cõi  lòng  chỉ  thiện  không  ác  thì  trong  hết  thảy  lúc,  hết  thảy 

nơi, hãy nên giữ lòng thành kính như đối trước trời Phật mới hòng đạt được. 

Nếu tâm vừa mới phóng túng thì các ý niệm chẳng đúng pháp sẽ theo đó mà 

khởi! 



* Niệm Phật phải khéo phát tâm. Tâm làm chủ việc tu trì. Tâm nếu phù 

hợp  với  bốn  hoằng  thệ  nguyện  thì  niệm  Phật  một  câu,  làm  một  điều  lành, 

công đức vô lượng vô biên; huống hồ là ba nghiệp thân - khẩu - ý luôn đặt 

nơi niệm Phật lợi sanh? 

Nếu tâm chỉ cầu tự lợi, chẳng mong lợi người, dù làm nhiều việc vẫn đạt 

được công đức rất ít. Huống hồ lại còn có ý khuynh đảo người, hại người, và 

tâm tự khoe khoang, hợm hĩnh thì việc mình niệm Phật đó, việc mình làm đó 

dù  chẳng  phải  hoàn  toàn  không  công  đức,  nhưng  trong  trăm  ngàn  vạn  ức 

phần, mình chỉ thật sự đạt được một phần rưỡi thôi! Thế nhưng tội lỗi của ác 

niệm  cũng  lại  chẳng  ít.  Bởi  vậy,  người  tu  hành  ai  nấy  phải  khéo  phát  tâm, 

chứ chẳng riêng gì người niệm Phật! 



*  Phải  biết  rằng  Phật  pháp  vốn  chẳng  lìa  thế  gian.  Tất  cả  những  bạn 

trong liên xã ai nấy đều phải trọn vẹn bổn phận của mình. Như cha hiền con 

hiếu, anh rộng  lượng, em cung kính, chồng  xướng  vợ theo, chủ  nhân từ, tớ 

trung  thành  v.v...  Lại  phải  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  lành, 

kiêng  giết,  phóng  sanh,  chẳng  ăn  mặn,  uống  rượu,  ngăn  điều  tà,  giữ  lòng 

thành,  khắc  kỷ,  giữ  lễ,  tự  lợi,  lợi  tha;  [lấy  những  việc  như  vậy]  làm  trách 

nhiệm của mình. Như thế thì nền tảng vững vàng, ngay ngắn, đáng thọ pháp 

nhuận.  Nếu  có  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  ắt  sẽ  vãng  sanh 

thượng phẩm. 

Kẻ  ngu  trong  đời  phần  nhiều  thường  không  tu  hành  thật  sự,  chỉ  mong 

được cái hư danh là tu hành chân thật. Vì thế, bày ra đủ mọi cách tô son trát 

phấn  thành  ra  những  trò  trông  giống  như  thật  nhưng  chỉ  là  giả,  chỉ  mong 

người  khác  khen  ngợi  mình.  Tâm  hạnh  họ  đã  dơ  bẩn  quá  đỗi,  dù  có  tu  trì 

cũng bị tâm ấy  làm  bẩn, quyết  khó được  lợi  ích chân thật. Ðấy  gọi  là “háo 

danh ố thật” (thích danh ghét thật), là điều đại kỵ bậc nhất cho việc tu hành. 

Nếu  ai  thực  hiện  những  điều  nên  làm  đã  nói  ở  phần  trước,  không  có 

những  điều  nên  tránh  như đã  nói  ở  phần  sau,  người  ấy  là  người  hiền  trong 

thế  gian,  là  bậc  Khai  Sĩ  trong  Phật  pháp.  Dùng  thân  mình  làm  gương  cho 

mọi người, từ trong nhà ra đến làng xóm, từ làng xóm đến thành ấp, cho đến 

toàn  quốc  và  tứ  thiên  hạ  thì  lễ  nghĩa  hưng  thịnh,  can  qua  vĩnh  viễn  ngưng 

dứt,  từ  thiện  nẩy  nở,  tai  hại  chẳng  sanh,  mới  hòng  thiên  hạ  thái  bình,  nhân 

dân an lạc! 



*  Ðã  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  phải  phát  tâm  từ  bi,  hành 

phương tiện sự, dứt tham - sân - si, tránh giết - trộm - dâm, tự lợi, lợi người 

mới  hợp  ý  Phật.  Nếu  không,  tâm  trái  với  Phật,  cảm  ứng  đạo  giao  bị  gián 

cách,  chỉ  gieo  nhân  đời  sau,  khó  được  quả  hiện  đời.  Nếu  chí  thành  niệm 

Phật, hạnh hợp tâm Phật, tâm khẩu tương ứng thì người như thế đến lúc lâm 

chung,  A  Di  Ðà  Phật  và  các  thánh  chúng  tất  nhiên  hiện  đến  tiếp  dẫn  vãng 

sanh Tây Phương. 

Một  phen  sanh  về  Tây  Phương  liền  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh 

thoát tử, vĩnh viễn lìa khỏi các khổ, chỉ hưởng các vui. Ðấy là toàn cậy vào 

Phật lực, chẳng bàn đến công đức là cạn hay sâu, có Hoặc hay không Hoặc! 

Chỉ  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  quyết  định  vạn  người 

chẳng sót một. 



*  Người  học  đạo an tâm  lập  hạnh ắt phải  chất trực, trung chánh, chẳng 

được có mảy may thiên lệch, tư vị, cong vẹo nào. Nếu có chút thiên lệch, tư 

vị, cong vẹo nào sẽ giống như cái cân có mấu cân chẳng chuẩn, cân các vật 

nặng nhẹ đều sai! Như tấm gương thể chất chẳng sạch, chiếu các vật đẹp xấu 

chẳng đúng. Sai chỉ hào ly, mất cả ngàn dặm. Sai lầm lan truyền, không sao 

dứt được. 

Vì  thế,  kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “Thập  phương  Như  Lai  đồng  một  đạo 

 nên xuất ly sanh tử đều dùng trực tâm”.  Do tâm lẫn lời nói đều ngay thẳng 

như  thế  cho  đến  địa  vị  Chung  Thỉ,  trong  khoảng  thời  gian  ấy  vĩnh  viễn 

không có các tướng ủy khúc. Kinh Thư nói: “‘Nhân tâm nguy ách, đạo tâm 

 tế nhị, ròng chuyên một mối, đừng chấp hai bên” . 



*  Quán  kinh  dùng  hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm 

chẳng  giết,  tu  thập  thiện  nghiệp  và  thọ  trì  Tam  Quy,  các  giới:  Cụ  Túc... 

chẳng phạm oai nghi, phát Bồ Ðề tâm, tin sâu nhân quả, đọc tụng [kinh điển] 

Ðại Thừa để khuyến tấn hành giả dùng đó làm chánh nhân cho Tịnh nghiệp. 

Với mười một điều này, chỉ có một điều “dùng tín nguyện sâu xa, hồi hướng 

vãng sanh” thì đều được như nguyện. 



---o0o--- 

4. Luận định các pháp tu trì 



*  Trộm  nghĩ  pháp  môn  tu  trì  có  hai  thứ  khác  nhau.  Nếu  cậy  vào  sức 

mình để tu Giới - Ðịnh - Huệ hòng đoạn Hoặc chứng chân, liễu sanh thoát tử 

thì  gọi  là  những  pháp  môn  thông  thường.  Nếu  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thành, 

nguyện thiết tha, trì danh hiệu Phật,  mong nhờ vào Phật  lực  vãng sanh  Tây 

Phương thì gọi là pháp môn đặc biệt. 

Pháp môn thông thường toàn cậy vào tự lực, pháp môn đặc biệt gồm cả 

tự lực và Phật lực. Dù có công tu Ðịnh Huệ, đoạn Hoặc sâu, nhưng không có 

lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, niệm Phật cầu vãng sanh thì vẫn thuộc 

về Tự Lực. Nay dùng ví dụ để chỉ rõ. Ðường lối tu thông thường giống như 

vẽ tranh sơn thủy, phải vẽ từng nét bút mới từ từ thành hình. Còn pháp môn 

đặc biệt như chụp cảnh sơn thủy, dù núi non, cây cỏ um tùm cách mấy, chụp 

một cái là đủ hết cả. 

Ðường  lối  tu  thông  thường  lại  như  ra  đi  bằng  đường  bộ,  người  mạnh 

nhất  mỗi  ngày  đi  chẳng  quá  một  trăm  mười  dặm.  Pháp  môn  đặc  biệt  như 

ngồi  trên  luân  bảo  của  Chuyển  Luân  Thánh  Vương,  một  ngày  bay  đi  khắp 

bốn đại bộ châu. Chúng ta đã chẳng có khả năng thành Phật ngay lập tức, lại 

chẳng thực sự chứng “đoạn Kiến Hoặc, tùy ý chẳng tạo nghiệp”; nếu chẳng 

chuyên tu Tịnh Nghiệp để nhờ vào Phật lực đới nghiệp vãng sanh, chỉ e đến 

tận đời vị lai, vẫn ở trong tam đồ, lục đạo, thọ sanh, thọ tử, không cách nào 

xuất  ly,  chẳng  đáng  buồn  ư?  Nguyện  những  đồng  nhân  của  tôi  gấp  sanh 

chánh tín. 



* Một pháp Niệm Phật ước có bốn loại, nghĩa là: Trì Danh, Quán Tượng, 

Quán Tưởng,  Thật  Tướng. Chỉ  mỗi  mình pháp Trì Danh thâu  nhiếp căn cơ 

rất rộng, hạ thủ dễ dàng nhất, chẳng đến nỗi bị ma sự! 

Nếu  muốn  tu  Quán,  phải  đọc  kỹ  Quán  Kinh,  hiểu  sâu  xa  “tâm  này  làm 

Phật,  tâm  này  là  Phật”  và  “tâm  tịnh  Phật  hiện,  cảnh  chẳng  phải  đến  từ bên 

ngoài”,  chỉ  do  tâm  hiện,  đừng  sanh  chấp  trước.  Ðã  không  chấp  trước  thì 

cảnh càng thêm thâm diệu, tâm càng thêm tinh nhất. Làm được như vậy thì 

quán tưởng được lợi ích chẳng nhỏ. 

Nếu  cảnh  quán  chẳng  thuần  thục,  chẳng  hiểu  rõ  Lý,  dùng  tâm  gấp  rút 

vọng  động  muốn  cảnh  hiện  gấp  thì  toàn  thể  đều  là  vọng,  chẳng  tương  ứng 

với cả Phật lẫn tâm, đọa vào ma thai. Nhân đó, vọng động  muốn thấy cảnh 

thì tâm càng thêm vọng động, ắt đến nỗi phát động oan gia trong nhiều đời 

hiện ra những cảnh giới. Cái nhân ban đầu đã chẳng chân, làm sao biết được 

cảnh ấy là do ma nghiệp hiện? Liền sanh đại hoan hỷ, tình thức chẳng tự yên 

nên ma sẽ dựa thân, mất trí thành cuồng. Dù cho Phật sống hiện thân cứu độ, 

cũng  chẳng  làm  gì  được!  Nên  tự  lượng  căn  tánh,  chớ  toan  tính  chuyện  cao 

xa để đến nỗi mong được lợi hóa ra thành tổn hại! 

Hòa  Thượng  Thiện  Ðạo  dạy:  “Mạt  Pháp  chúng  sanh  thần  thức  chao 

 đảo, tâm thô cảnh tế, quán khó  thành  tựu. Cho nên đức Ðại Thánh thương 

 xót  riêng  khuyên  nên  trì  danh  vì  xưng  danh  dễ,  trì  danh  liên  tục  liền  được 

 sanh”.  Ðúng  là  Ngài  sợ  có  kẻ  chẳng  khéo  dụng  tâm  đến  nỗi  lạc  vào  cảnh 

ma. Hãy tự xét kỹ! Hơn nữa, Trì Danh chí thành khẩn thiết cũng là một diệu 

pháp  để  tiêu  trừ  ma  cảnh  vọng  động.  Hãy  nên  dốc  kiệt  tâm  lực  thực  hành 

mới nên! 



* Chớ nói: Duyên tưởng một Ðức Phật công đức chẳng lớn bằng duyên 

tưởng nhiều Ðức Phật. Phải biết rằng A Di Ðà Phật là Pháp Giới Tạng Thân, 

công đức của tất cả  mười phương pháp  giới chư Phật,  mình đức  Phật  A Di 

Ðà đã hoàn toàn trọn đủ. Như các hạt châu nơi lưới của Thiên Ðế, ngàn hạt 

châu  in  bóng  trong  một  hạt  châu,  một  hạt  châu  chiếu  khắp  ngàn  hạt  châu. 

Nêu một gồm thâu toàn bộ, chẳng thiếu, chẳng dư! 

Nếu là bậc Ðại Sĩ tu lâu, duyên cảnh rộng lớn chẳng ngại gì! Cảnh càng 

rộng, tâm càng chuyên nhất. Nếu là kẻ sơ tâm mạt học, nếu duyên cảnh rộng 

tâm thức sẽ phân tán, nhưng chướng sâu huệ cạn, rất có thể khởi các ma sự. 

Cho  nên  đức  Phật Thế Tôn ta  và  lịch đại  chư  Tổ đều dạy  nhất tâm chuyên 

niệm A Di Ðà Phật là vì lẽ ấy. Ðợi đến khi niệm Phật chứng được tam muội 

thì trăm ngàn pháp môn, vô lượng diệu nghĩa thảy đều đầy đủ. Cổ nhân bảo: 

 Dĩ mộc đại hải giả,  

 Tất dụng bách xuyên thủy,  

 Thân đáo Hàm Nguyên điện,  

 Bất tu vấn Trường An?  

(Ðã tắm trong biển cả, 

Ắt dùng nước trăm sông. 

Thân đến điện Hàm Nguyên, 

Hỏi Trường An chi nữa?) 

Có thể nói là rất khéo hình dung vậy! 



*  Chớ  có  nói  một  pháp  Trì  Danh  là  thiển  cận,  rồi  bỏ  pháp  này,  tu  các 

pháp  Quán  Tượng,  Quán  Tưởng,  Thật  Tướng!  Trong  bốn  pháp  niệm  Phật, 

chỉ có mỗi Trì Danh là khế cơ bậc nhất. Trì đến nhất tâm bất loạn thì diệu lý 

Thật Tướng sẽ hiển lộ toàn thể, diệu cảnh Tây Phương triệt để phô bày trọn 

vẹn. Tức là trì danh mà chứng được Thật Tướng, chẳng quán tưởng mà thấy 

cùng tột cảnh Tây Phương. 

Một  pháp  Trì  Danh  chính  là  huyền  môn  để  nhập  đạo,  là  đường  tắt  để 

thành  Phật.  Nay  những  người  dạy  lý  quán  pháp  đều  chẳng  hiểu  rõ.  Nếu  tu 

Quán Tưởng, Thật Tướng lỡ bị ma dựa, há có phải là biến khéo thành vụng, 

cầu thăng hóa đọa. Hãy nên tu hạnh dễ hành, sẽ tự cảm được diệu quả. 



* Như Lai thuyết pháp vốn là để thích ứng căn cơ. Vì thế mới có việc vì 

Thật bày Quyền, hiển Quyền khai Thật, năm thời giáo hóa. Lại vì cậy vào tự 

lực để liễu thoát thì khó, cậy Phật lực để liễu thoát thì dễ. Lại vì chúng sanh 

đời Mạt căn cơ hèn  kém  nên Phật  đặc biệt  mở ra pháp  môn  Tịnh Ðộ để ba 

căn thượng, trung, hạ đều hưởng lợi ích, cùng chứng Bất Thoái. 

Ðời có kẻ  ham cao chuộng trội, chẳng  xét thời cơ, cứ đem  những pháp 

phần đông chẳng khế ngộ nổi để dạy người tu tập. Ý họ tuy rất lành, nhưng 

ước về giáo pháp thì chẳng thích hợp với căn cơ, cho nên dụng sức rất nhiều 

mà kẻ được lợi ích lại ít! 



* Trước khi chưa đắc Nhất Tâm, trọn chẳng thể móng khởi ý niệm thấy 

Phật. Ðạt được Nhất Tâm thì tâm hợp với đạo, tâm hợp với Phật, muốn thấy 

liền thấy ngay, chẳng thấy cũng không ngại gì. Nếu muốn gấp thấy Phật, tâm 

niệm  rối  bời,  ý  niệm  muốn  được  thấy  Phật  kết  chặt  trong  dạ,  trở  thành  đại 

bệnh  cho  việc  tu  hành.  Lâu  ngày,  kẻ  oán  gia  trong  nhiều  đời  thừa  dịp  tình 

tưởng  vọng  động,  dối  hiện  thân  Phật  để  đòi  oán  cũ.  Tự  mình  tâm  không 

chánh kiến, toàn thể thuộc về khí phận ma, vừa thấy liền sanh hoan hỷ. Do 

đấy,  ma  nhập tim  gan, bị  ma dựa phát cuồng. Dù có  Phật sống cũng chẳng 

làm gì được! 

Chỉ  nên  gắng  đạt  Nhất  Tâm,  quản  chi  thấy  Phật  hay  không?  Nhất  Tâm 

rồi sẽ tự biết rõ. Nếu chẳng thấy Phật thì do công phu vượt tiến liền thấy, lại 

càng thêm  một dạ chuyên tu, trọn chẳng  mắc  lỗi  hiểu  lầm, chỉ được  lợi  ích 

vượt trội. 

Trong  đời,  kẻ  chẳng  hiểu  lý  mới  tu  trì  chút  ít  đã  mong  mỏi  quá  phận 

mình. Ví như mài gương, nếu bụi dơ đã hết, chắc chắn quang minh sẽ hiện 

ra  chiếu  trời,  soi  đất.  Nếu  chẳng  tận  lực  mài,  cứ  mong  gương  tỏa  sáng,  do 

toàn thể là nhơ bẩn nên nếu có phát quang thì ánh sáng ấy cũng là ánh sáng 

ma quái, chứ nào phải ánh sáng của gương! 

Quang tôi chỉ sợ ông chẳng khéo dụng tâm, lỡ ra bị  mất lợi lành, khiến 

tín  tâm  người  khác  bị  lui  sụt,  nên  mới  viết  thư  bày  tỏ.  Tổ  Vĩnh  Minh 

nói:  “Chỉ được thấy Di Ðà, lo chi không khai ngộ”.  Nay tôi bắt chước Ngài 

nói:  “Chỉ mong đạt Nhất Tâm, lo gì thấy, chẳng thấy!”  Biết vậy rồi thì hãy 

nên dốc sức để tâm hợp với đạo của Phật vậy! 



* Ðóng cửa Phương Tiện, cự tuyệt sự vụ chẳng cấp bách, thật là hữu ích. 



* Khi bế quan dụng công, nên lấy “chuyên tinh bất nhị” làm chánh. Nếu 

tâm  được chuyên  nhất sẽ tự được cảm thông chẳng thể  nghĩ  bàn.  Lúc chưa 

được Nhất Tâm, tâm chớ vọng động cầu cảm thông. Sau khi Nhất Tâm, nhất 

định  có  cảm  thông.  Cảm  thông  thì  tâm  càng  tinh  nhất.  Có  thể  nói  là  như 

gương sáng  đặt trên đài,  hình đến  liền  hiện bóng,  hình  tự  lăng  xăng, can  gì 

đến  ta?  Tâm  chưa  chuyên  nhất,  đừng  cầu  cảm  thông;  bởi  cái  tâm  cầu  cảm 

thông đó chính là một chướng ngại lớn bậc nhất cho việc tu đạo. Huống hồ 

do  vọng  động  mong  cầu  thái  quá,  rất  có  thể  các  ma  sự khởi,  phá  hoại  tịnh 

tâm! 



* Việc cắt máu chép kinh có thể hoãn lại đó, trước hết nên lấy nhất tâm 

niệm  Phật  làm trọng.  E rằng  vì  máu  hao tinh thần suy  nhược, lại  hóa thành 

chướng  ngại.  Thân  có  an  thì  đạo  mới  vượng.  Còn  thuộc  địa  vị  phàm  phu 

đừng bắt chước khổ hạnh của bậc Pháp Thân Ðại Sĩ. Chỉ cần được nhất tâm 

thì pháp nào cũng trọn vẹn hết! 



* Ðối với pháp Quán Tưởng, nếu chẳng minh bạch về mặt Lý, quán cảnh 

chưa thành thục thì chẳng được có tâm  vọng động  mong chóng đạt. Người 

có chí trấn định chẳng dời tu pháp này thì tổn nhiều, ích ít. Còn Thật Tướng 

Niệm Phật chính là diệu hạnh thuộc về đường lối chung trong hết thảy pháp 

môn thuộc  toàn bộ  giáo pháp của  đức  Phật. Như Chỉ Quán bên  Thiên  Thai 

Tông, tham cứu hướng thượng của nhà Thiền v.v... đều thuộc đường lối này 

cả. Những pháp nói đó đều là niệm Ðức Phật tự tánh thiên chân.... 

Niệm đức  Phật  Thật Tướng  như  vậy  nói có  vẻ dễ,  nhưng tu chứng khó 

nhất. Chẳng phải bậc Ðại Sĩ tái lai, có ai chứng được ngay trong đời này? Do 

khó khăn ấy, lẽ đương nhiên cách Trì Danh niệm Phật đáng nên khen ngợi, 

khuyên  tu.  Hiểu  điều  này  rồi  mà  còn  muốn  cậy  vào  Tự  Lực  để  đoạn  Hoặc 

chứng chân, khôi phục tâm tánh  vốn sẵn có, chẳng chịu sanh  lòng tin, phát 

nguyện, chấp trì danh hiệu cầu sanh Tây Phương, quyết chẳng có lẽ ấy! 

Do Thật Tướng hiện hữu trong hết thảy pháp, một pháp Trì Danh chính 

là một đại pháp môn vừa là Sự vừa là Lý, vừa cạn, vừa sâu, vừa là tu, vừa là 

tánh, là phàm tâm nhưng lại là Phật tâm. Với Trì Danh mà hiểu được thể của 

nó chính là Thật Tướng thì [đạt] lợi ích sâu rộng. Bỏ Trì Danh để chuyên tu 

Thật Tướng thì vạn người tu, cũng khó được một hai kẻ thật chứng! Cứ xem 

quả báo của những vị Tô Ðông Pha, Tăng Lỗ Công, Trần Trung Tú, Vương 

Thập Bằng v.v... sẽ thấy được lẽ trên. Với một việc liễu sanh thoát tử há cứ 

dùng chí to, lời lẽ to lớn mà thành tựu được nổi sao? 



* Niềm vui niệm Phật chỉ người chân thật niệm Phật mới biết được nổi. 

Nhưng phải chí thành khẩn thiết, nhiếp tâm  mà niệm, chẳng được chấp vào 

tướng  ngoại  cảnh.  Nếu  không  cõi  lòng  chẳng  thông,  quán  đạo  chẳng  thuần 

thục,  ma cảnh  hiện tiền cũng chẳng biết  rõ thì  nguy  lắm!  Phải  nhớ kỹ,  nhớ 

kỹ! Nay những người thật sự hoằng dương Tịnh Ðộ khó được mấy ai! Ðem 

ý niệm tham học với khắp các bậc tri thức đổi thành nhất tâm niệm Phật thì 

lợi ích to lớn. Nếu không, chỉ thành ra uổng công nhọc nhằn bôn ba mà thôi! 



* Niệm mà vô niệm, vô niệm mà niệm chính là niệm đến lúc tương ứng, 

dù  thường  niệm  Phật,  nhưng trọn không có tướng khởi tâm động  niệm (lúc 

chưa tương ứng, chẳng khởi tâm động niệm thì chẳng niệm). Tuy chẳng khởi 

tâm động  niệm,  nhưng thường  luôn  xưng  niệm  hoặc  ức  niệm  một câu  Phật 

hiệu; nên nói “niệm  mà vô niệm, vô niệm mà niệm”. Ðừng hiểu vô niệm là 

không niệm. Vô niệm nghĩa là không có tướng khởi tâm động niệm để niệm, 

nhưng niệm niệm chẳng gián đoạn. Cảnh giới này chẳng dễ đạt được, chớ có 

hiểu lầm! 



*  Một  pháp  Quán  Tưởng  tuy  hay,  nhưng  phải  hiểu  rõ tượng  Phật  mình 

thấy đó thuộc về duy tâm sở hiện. Nếu tưởng đó là cảnh ngoài tâm, rất có thể 

bị ma dựa phát cuồng. Chẳng thể không biết! Duy tâm sở hiện là cảnh tượng 

ấy  tuy  rành  rẽ  phân  minh,  nhưng  thật  chẳng  có  vật  gì.  Nếu  tưởng  là  ngoại 

cảnh, cho  là  đành rành thật có  thì  liền thành  ma cảnh. [Khi tu Quán] nhắm 

mắt, mở mắt cốt sao thích hợp là được. 



*  Người  khác  dạy  người  chú  trọng  vào  chỗ  huyền  diệu.  Quang  tôi  dạy 

người  đa  phần  chỉ  dẫn  những  điều  họ  có  thể  tận  sức  làm  được.  Nếu  chẳng 

thể tận sức mình, dù có luận tới tột nguồn, tận đáy của mỗi một pháp trong 

Thiền  hay  Giáo  cũng  chỉ  thành  “tam  thế  chư  Phật  oan”  mà  thôi,  huống  gì 

chưa phải là chuyện tột nguồn, tận đáy ư? 



*  Không  tín  -  nguyện  niệm  Phật  so  với  tham  thiền,  khán  thoại  đầu  tuy 

công đức lớn hơn, nhưng mình chưa đoạn được Hoặc, sẽ chẳng thể liễu thoát 

bằng tự lực! Thêm nữa, không có tín - nguyện chẳng thể được Phật tiếp dẫn 

liễu thoát, vẫn là pháp môn thông thường cậy vào tự lực để chứng đạo, thật 

chẳng thể dễ dàng. Chớ bảo “tín nguyện cầu sanh” là hèn kém! Hoa Nghiêm 

hải hội cùng lấy mười đại nguyện vương hồi hướng vãng sanh là chỗ quy kết 

cuối cùng cho kinh Hoa Nghiêm. Huống hồ những pháp ngữ, những lời dạy 

của các Bồ Tát, Tổ Sư trong Tịnh Ðộ đều chỉ dạy tín nguyện cầu sanh. 



* Tuy có mười sáu phép Quán, nhưng hành giả nên bắt đầu từ phép quán 

dễ, hoặc là quán tướng bạch hào của Như Lai, hoặc phép quán thứ mười ba 

là  tạp tưởng quán. Còn  như quán  về chín  phẩm chẳng qua  là để  hành  nhân 

biết được tiền nhân, hậu quả của việc vãng sanh mà thôi, chỉ cần hiểu rõ là 

được; bất tất phải đặt riêng làm phép quán. 

Chẳng thể chẳng biết  lý của Quán, về  mặt sự của tu quán thì phải  hành 

từ từ. Nếu như chẳng hiểu rõ mặt lý, quán cảnh chẳng phân minh, dùng tâm 

tháo động thô phù để tu, có thể tạo thành ma sự. Tức là khi quán cảnh hiện 

tiền, nếu tâm chợt vọng sanh ý niệm vui mừng, sẽ do vui thành chướng, có 

thể bị thoái thất cái tâm ban đầu. 

Vì  thế,  kinh  Lăng  Nghiêm  dạy:  “Tâm  chẳng  cho  là  cảnh  thánh,  gọi  là 

 cảnh  giới  lành.  Nếu  cho  là  thánh  giải  liền  vướng  quần  tà”.  Chỉ  mỗi  cách 

Nhất  Tâm Trì Danh  là  hạnh  ngàn phần ổn thỏa,  vạn bề thích đáng, đợi đến 

khi tâm quy nhất, tịnh cảnh sẽ tự hiện tiền. 



* Phải biết lý  “ Pháp Thân vào trong tâm tưởng”  [nói trong Quán Kinh] 

rất  sâu.  Tâm  là  Phật,  tâm  làm  Phật  sự  vốn  bình  thường.  Bình  thường  phi 

thường, rất sâu chẳng sâu. Phải viên ngộ mới gọi là “đạt nhân” (người thấu 

hiểu). Còn phép quán thứ mười ba là riêng vì chúng sanh căn cơ kém cỏi mở 

cửa phương tiện, dạy họ quán thân Phật trượng sáu hoặc tám thước. 

Trong  phép  quán  thứ  mười  sáu,  lại  dạy  những  kẻ  ác  nghiệp  nặng  nề 

xưng  danh  hiệu.  Do  xưng  danh  liền  được  vãng  sanh.  Do  đấy  biết  rằng: 

Tướng có  lớn  nhỏ, Phật  vốn  là  một. Chẳng thể  quán tưởng,  [chỉ cần] xưng 

danh liền được lợi ích. Suy nghĩ kỹ điều này sẽ biết một pháp Trì Danh thật 

là bậc nhất. Hành nhân đời mạt muốn được quyết định vãng sanh ngay trong 

đời này có nên bỏ phí của báu một hạnh Trì Danh này chăng? 



* Người đời  này  hơn quá  nửa chuộng thể  diện,  xây  lầu  gác trên không. 

Có được một phần hay nửa phần, bèn nói là có đến trăm ngàn vạn phần. Như 

trong  sách  Ngữ  Lục  của  vị  cư  sĩ  nọ,  những  cảnh  giới  ông  ta  thuật  đều  là 

chuyện  do  ngòi  bút  vẽ  vời,  chứ  chẳng  phải  cảnh  do  tâm  tạo.  Cố  nhiên  ông 

chẳng nói dối, nhưng tôi thật sự e rằng không chừng ông vướng phải tập khí 

này, họa ấy chẳng nhỏ. 

Phật xếp vọng ngữ vào năm giới căn bản, chính là để phòng tệ này. Nếu 

thấy nói chẳng thấy, chẳng thấy nói thấy là thuộc về tội vọng ngữ. Nếu xây 

lầu  gác trên không, bịa  đặt cảnh  giới  thù  thắng  là phạm đại  vọng  ngữ giới. 

Nếu  chưa  đắc  bảo  là  đắc,  chưa  chứng  bảo  là  chứng,  tội  đó  nặng  hơn  giết  - 

trộm - dâm trăm ngàn vạn ức lần. Người ấy nếu chẳng tận lực sám hối, khi 

một  hơi  thở  ra  không  trở  vào  nữa  sẽ  đọa  ngay  vào  địa  ngục  A  Tỳ  vì  hoại 

loạn Phật pháp, khiến chúng sanh lầm ngờ vậy. 

Ông  phải  rất  thận  trọng,  cảnh  mình  thấy  chỉ  một  phân  chẳng  được  nói 

một phân  mốt, cũng chẳng thể  nói  là chín ly chín. Nói quá thì  mắc  tội,  nói 

giảm  cũng  không  được.  Vì  sao  vậy?  Bởi  tri  thức  chưa  đắc  Tha  Tâm  Ðạo 

Nhãn,  chỉ  có  thể  dựa  vào  lời  đã  nói  để  phán  đoán  mà  thôi.  Thuật  cùng  tri 

thức cảnh giới ấy để nhờ họ chứng minh là tà hay chánh, là đúng hay sai thì 

không  sao.  Nếu  chẳng  vì  chứng  minh,  chỉ  muốn  khoe  khoang  cũng  có  lỗi! 

Nếu  nói  với  hết  thảy  mọi  người,  cũng  có  lỗi.  Ngoại  trừ  việc  cầu  tri  thức 

chứng  minh, đều chẳng được  nói  ra.  Hễ  nói ra, sau  này sẽ  vĩnh  viễn chẳng 

đạt được cảnh giới thù thắng ấy nữa. Ðây chính là ải thứ nhất cho người tu 

hành, trong Thiên Thai Tông đã nhiều lần nói đến. 

Sở  dĩ  những  người  tu  hành  gần  đây  nhiều  kẻ  bị  ma  dựa  đều  là  do  tâm 

vọng động, gấp rút mong được cảnh giới thù thắng. Ðừng kể cảnh ấy là ma 

cảnh,  dù  cảnh  ấy  đích  thị  là  cảnh  thù  thắng,  nhưng  nếu  cả  một  đời  tâm  cứ 

hoan hỷ, tham trước v.v... sẽ vẫn bị tổn, chớ chẳng được ích, huống hồ cảnh 

ấy chưa đích xác là cảnh thù thắng ư? 

Nếu người ấy có hàm dưỡng, tâm chẳng vọng động, gấp rút, không tâm 

tham đắm, thấy các cảnh giới cũng như chẳng thấy, chẳng sanh tâm hoan hỷ, 

đắm  trước,  cũng  lại  chẳng  sanh  tâm  hoảng  hốt,  kinh  nghi  thì  đừng  nói  là 

cảnh thù thắng hiện bèn được lợi, dù cảnh ma hiện cũng vẫn hưởng lợi ích! 

Vì sao vậy? Vì chẳng bị ma chuyển, nên có thể thăng tiến. Tôi chẳng thường 

nói lời này với người khác, vì ông có những sự ấy nên chẳng thể không nói. 

Tượng Ðại Sĩ ông được thấy lúc mới lễ Phật là không đích xác. Nếu đích 

thực là tượng Ngài thì sẽ chẳng vì ông nghĩ tượng đó chẳng khớp với Quán 

kinh  mà  ẩn.  Nhưng  vì  điều  đó  tín  tâm  của  ông  càng  khẩn  thiết  thì  cũng  là 

một nhân duyên tốt, nhưng chẳng nên mong thường thấy tượng. Chỉ nên chí 

thành  lễ  bái  mà  thôi,  mong  ông  đừng  nghĩ  gì  khác.  Lúc  ngủ  thấy  ánh  sáng 

trước  mắt  và  khi  lễ  Phật  thấy  tượng  Phật  đứng  trên  hư  không  tuy  là  thiện 

cảnh,  nhưng  đừng  tham  đắm.  Từ  đây  về  sau  đừng  lấy  đó  làm  điều  mong 

mỏi, các tướng ấy sẽ chẳng hiện nữa. 

Xem  căn  tánh  của  ông  có  lẽ  đời  trước  từng  tu  tập  Thiền  Ðịnh  nên  mới 

nhiều  lần  thấy  những  tướng  ấy.  Ðời  Minh,  ông  Ngu  Thuần  Hy  ở  tại  núi 

Thiên  Mục,  bế  quan  tĩnh  tu  trên  đỉnh  núi  cao.  Lâu  ngày  bèn  có  tiên  tri,  dự 

đoán được trời sẽ âm u hay quang đãng, họa phước của người. Ông ta quy y 

với Liên Trì đại sư. Ðại sư nghe chuyện gởi thư cực lực quở trách, bảo ông 

ta lọt vào lưới rập của ma. Sau ông không biết nữa. 

Phải biết rằng: Người học đạo phải biết điều gì là quan trọng; nếu không, 

được lợi  ích  nhỏ  nhặt, bị tổn  hại  lớn  lao. Ðừng kể đến  những cảnh  giới ấy, 

dù có thật sự đắc Ngũ Thông cũng còn phải không đếm xỉa gì tới, mới hòng 

chứng  được  Lậu  Tận  Thông.  Nếu  một  phen  tham  đắm  sẽ  khó  thể  tiến  lên, 

thậm chí còn thoái đọa. Chẳng thể chẳng biết! 



*  Người  tu  Tịnh  nghiệp  chẳng  đặt  nặng  các  thứ  cảnh  giới  nên  không 

cảnh  giới  nào phát sanh. Nếu trong tâm cứ chuyên  muốn thấy cảnh  giới thì 

cảnh  giới rất  nhiều. Nếu chẳng khéo dụng tâm, có thể bị tổn  hại, chẳng thể 

chẳng biết. 



* Ðàm Bích Vân cứ mong gấp chứng. Chẳng phải riêng mình ông ta mắc 

phải  căn  bệnh  này,  hết  thảy  người  học  Phật  đa  số  đều  phạm  phải  căn  bệnh 

này. Ðã có bệnh ấy, chẳng những chiêu cảm ma sự, mà còn chưa chứng nói 

là  đã  chứng.  Phải  biết  rằng:  Tâm  vốn  là  Phật,  do  phiền  não  chưa  trừ,  phải 

oan uổng làm chúng sanh. Chỉ khi tiêu diệt được phiền não thì Phật tánh sẵn 

có sẽ tự nhiên hiển hiện. 

Giống  như mài  gương chỉ  mong sạch chất dơ, chẳng  mong phát quang. 

Như thầy thuốc chữa mắt, hễ màng mộng mất đi, mắt sẽ tự sáng lại. Còn lúc 

chất  dơ  chưa  sạch,  màng  mộng  chưa  khử,  dù  có  muốn  phóng  đại  quang 

minh, há có thể được chăng? Nếu phát quang, đấy chính là yêu ma biến hiện, 

chứ  chẳng  phải  là  quang  minh  chân  chánh  của  gương  hay  mắt.  Ðối  với 

những người sơ phát tâm, hãy nên đem ý này bảo cho họ biết. 



*  Người  niệm  Phật  hãy  nên  tâm  niệm  được  vãng  sanh  ngay  trong  đời 

này. Nếu chưa đến lúc báo thân đã mãn, chỉ nên tùy duyên. Nếu muốn định 

thời  hạn,  mong được  vãng sanh (tức  là  mong được  vãng sanh  vào  một  thời 

điểm nhất định nào đó), nếu như công phu đã thành thục, lẽ cố nhiên chẳng 

trở ngại gì. Bằng không, một cái tâm mong cầu ấy sẽ trở thành ma căn. Nếu 

như  vọng  niệm  ấy  kết  thành  một  khối  chẳng  gỡ  bỏ  được  thì  nguy  hiểm 

chẳng  thể  nói  nổi.  Dốc  hết  lòng  thành  đến  hết  báo  thân  này  chính  là  điều 

chúng  ta  nên  tuân  hành.  Chứ  còn  chấm  dứt  tuổi  thọ  để  cầu  chứng  chính  là 

điều bị  Giới kinh  (Luật tạng) quở  trách  nặng  nề (Cuối kinh  Phạm  Võng có 

bài kệ: 

 Kế ngã trước tưởng giả,  

 Bất năng sanh thị pháp,  

 Diệt thọ thủ chứng giả,  

 Diệc phi hạ chủng xứ.  

Tạm dịch: 

Chấp ngã, dính mắc tưởng, 

Chẳng sanh nổi pháp này. 

Diệt thân cầu được chứng, 

Chẳng phải điều nên làm) 

Chỉ  nên dốc trọn thành kính, cầu  mau được vãng sanh. Chẳng nên định 

kỳ  hạn  mong  nhất  định  được  vãng  sanh.  Người  học  đạo  tâm  chẳng  được 

thiên chấp. Thiên chấp thì rất có thể đến nỗi mất trí thành điên, chẳng những 

vô  ích,  còn  có  hại  nữa.  Nếu  Tịnh  nghiệp  thuần  thục,  vãng  sanh  ngay  ngày 

hôm nay là tốt. Nếu chưa thuần thục lại muốn được vãng sanh ngay thì khác 

nào kéo mạ cho nó mau lớn. 

Thật  ngại  một  phen  ma  sự  khởi,  chẳng  những  tự  mình  chẳng  thể  vãng 

sanh, mà còn khiến kẻ vô tri lui giảm tín tâm, cho là: “Niệm Phật chỉ tổn hại, 

không ích lợi gì, cứ coi gương tầy đình của ông X. thì cái hại ấy chẳng cạn 

cợt vậy!” Xin hãy đem cái tâm “quyết định lập kỳ hạn” ấy đổi thành cái tâm 

“chỉ  nguyện  mau  được  vãng  sanh”.  Dù  chẳng  mau  được  vãng  sanh  cũng 

chẳng  phàn  nàn,  chỉ  càng  chí  thành,  chí  kính,  chỉ  mong  báo  tận  liền  được 

vãng  sanh  là  được.  Không  gấp  rút,  vọng  động,  khăng  khăng  bám  chắc  đến 

nỗi chiêu cảm ma sự! 



---o0o--- 

5. Khuyên hành nhân nỗ lực 



*  Người  sống  trong  thế  gian,  có  đủ  tám  nỗi  khổ.  Dù  sanh  trên  trời  khó 

tránh  ngũ  suy21  .  Chỉ  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  không  có  các  nỗi  khổ, 

chỉ hưởng các sự vui. Kinh dạy:  “Tam giới vô an, do như hỏa trạch, chúng 

 khổ sung mãn,  thậm khả bố úy”  (Ba cõi không  yên  giống  như nhà  lửa, các 

khổ dẫy đầy rất đáng kinh sợ). Mạng người vô thường, lẹ như ánh chớp. Ðại 

hạn xảy đến, ai nấy chẳng thể chiếu cố cho nhau. Hết thảy pháp hữu vi như 

mộng, huyễn, bọt, bóng. 

Ðối  với  những  điều  ấy  chẳng  tỉnh  ngộ,  tận  lực  tu  Tịnh  nghiệp  thì  cùng 

sanh trưởng như gỗ, đá vô tình trong vòng trời đất vậy. Là trang nam nhi có 

huyết  tánh,  há  chịu  làm  thây  đi  thịt chạy,  chết  mục  nát  với  cỏ  cây!  Ðề  cao 

cảnh  thánh  nhưng  tự  ở  chốn  phàm  phu,  gặp  lời  răn  nhắc  lớn  lao  mà  chẳng 

phát  phẫn,  nghe  đạo  của  thánh  hiền,  Phật,  Tổ vẫn  chẳng  chịu  tin  thì  là  trời 

phụ người hay người phụ trời đây? 



* Tâm gặp ác mộng là điềm ác nghiệp đời trước hiển hiện. Dù cảnh hiện 

ra  có  thiện  hay  ác,  nhưng  chuyển  biến  được  cảnh  chính  tại  nơi  mình!  Ác 

nghiệp  hiện  nhưng  chuyên  tâm  niệm  Phật  thì  nhân  duyên  ác  thành  nhân 

duyên lành, ác nghiệp đời trước biến thành đạo sư đời này. Tiếc là người đời 

phần nhiều bị nghiệp trói buộc, chẳng thể chuyển biến, đến nỗi lâm vào cảnh 

đã té giếng còn bị ném đá, khổ càng thêm khổ! 



*  Thời  này  là  thời  nào?  Nam  Bắc  đánh  nhau,  trong  ngoài  đối  địch.  Ba 

bốn năm gần đây, người chết bốn năm ngàn vạn. Tự thuở có con người đến 

nay, chưa từng nghe thấy sự thê thảm như vậy. Lại còn gió lốc, nước dâng, 

địa  chấn,  ôn  dịch  nhan  nhãn  các  nơi.  Lại  còn  thêm  lụt  lội,  hạn  hán,  không 

năm  nào  chẳng  kèm  thêm  các  tai  nạn  ấy.  Giá  cả  các  thứ  mắc  gấp  mấy  lần 

năm trước. 

Trong  lúc  này,  may  còn  được  sống,  dám  đâu  chẳng  kiệt  lực  chuyên  tu 

Tịnh nghiệp để cầu vãng sanh Tịnh Ðộ ư? Dám đâu do may mắn còn được 

cái thân lại buông lung ý chí, chẳng chuyên chú nhất định vào một pháp, lơ 

mơ dốc sức vào một pháp môn chẳng khế hợp thời cơ ư? Giả sử một hơi thở 

ra chẳng  hít trở  vào được,  muốn  lại được nghe pháp  môn thẳng  tắt  như thế 

này, chỉ e chẳng có dịp may mắn như thế nữa đâu? 



* Thân là gốc để chiêu khổ, chán nhàm bèn được cái nền tảng để hưởng 

vui. Do túc nhân sâu dày, hiện tại thiện hảo càng nồng hậu, nên báo nặng từ 

nhiều kiếp chuyển thành vạ nhẹ trong hiện tại. Càng hoạn nạn, đớn đau càng 

mạnh  mẽ  tu  trì  thì  những  thống  khổ  trong  cõi  Sa  Bà  sẽ  là  thầy  hướng  dẫn 

mình về Cực Lạc. Hãy nghĩ mình đang đền nợ cũ thì những ý tưởng áo não, 

phiền muộn sẽ tự tiêu. Nếu vẫn còn ôm lòng oán trách thì tội chướng tiếp tục 

khởi. Cam chịu nghịch cảnh xảy đến mới là kẻ biết vui theo mệnh trời. Chán 

đây, ưa kia mới là người tu Tịnh nghiệp. 



* Một câu Phật hiệu bao quát hết cả toàn bộ giáo nghĩa Ðại Tạng không 

còn  sót  gì.  Người  thông  Tông,  thông  Giáo  mới  có  thể  làm  người  chân  thật 

niệm Phật, nhưng người cái gì cũng không biết, cái gì cũng chẳng làm được, 

miệng chỉ biết thưa thốt, cũng vẫn có thể làm người chân thật niệm Phật. Hai 

hạng người này có chân thật hay không toàn là do tự mình nỗ lực hay không, 

có hành theo đúng giáo pháp hay không? 



*  Nếu  đối  với  pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  kính  tin  lời  Phật  quyết  định  chẳng 

ngờ, lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, tu hành thật sự nhất định sẽ vãng 

sanh làm người trong thế giới Cực Lạc. Há nên trong lúc kiếp vận này, toan 

nhằm  thời buổi  nguy  hiểm, tinh thần  hữu  hạn,  lại thực  hiện  những pháp  vụ 

chẳng cấp bách  hòng được  tiếng tăm  là bậc đại thông  gia để  thỏa thể diện, 

khiến cho một việc chuyên tu của chính mình rốt cục thành hư luống sao? 



*  Mười  nguyện  Phổ  Hiền,  một  hạnh  Văn  Thù,  nếu  có  thể  chuyên  ròng 

tu, dù hết thảy kinh luật đều chẳng thông suốt cũng có thể nhanh chóng tháo 

cũi xổ lồng, cao dự hải hội. Nếu đối với một pháp cậy vào Phật lực này tin 

chẳng  chân  thật,  không  quyết  định  nương  dựa  vào  pháp  này,  dù  có  thông 

Tông thông Giáo sâu xa cũng chỉ là tam muội nơi cửa miệng. Toan dùng tam 

muội kiểu  môi  miếng ấy để  liễu sanh thoát tử thật giống  như dùng  bánh vẽ 

để đỡ đói, ắt đến bước cùng đường hối hận sâu xa cũng chẳng mảy  may có 

lợi ích gì! Hiện tại đời lẫn đạo chẳng biết tình trạng tương lai ra sao, vẫn còn 

toan dùng quang âm sắp hết để lo những chuyện chẳng cấp bách ư? 



* Cổ nhân nói:  “Thiểu thật thắng đa hư. Ðại xảo bất như chuyết. Thuyết 

 đắc  nhất  trượng,  bất  như  hành  thủ  nhất  thốn”  (Ít  thật  hơn  hư  nhiều.  Khéo 

quá  chẳng  bằng  vụng.  Nói  cả  trượng  không  bằng  làm  được  một  tấc). Chân 

tâm là ở chính mình, hãy suy nghĩ thấu đáo! 



* Một pháp Tịnh Ðộ lấy ba điều Tín - Hạnh - Nguyện làm tông. Chỉ có 

đầy đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết tha mới dốc chí hành trì được. Gặp 

cảnh họa hại mới bèn chân thành, khẩn thiết; gặp lúc nhàn nhã, thong dong 

bèn  lơi  là,  hoãn  đãi.  Ðấy  là  bệnh  chung  của  phàm  phu.  Vào  lúc  này,  thời 

cuộc lẫn tình hình đạo pháp như nằm yên trên đống củi, phía dưới lửa đã bốc 

cháy, nhưng chưa cháy đến thân. Chớp mắt là toàn thể bừng cháy, khắp cõi 

không  chỗ  nào  trốn  tránh  được  cả!  Sao  còn  lơi  là,  xao  nhãng  qua  ngày, 

chẳng chuyên chí cầu  nơi  một câu Phật  hiệu? Cái tri kiến ấy thiển cận quá 

đỗi! 



* Ðời trước vun bồi huệ căn này cố nhiên chẳng dễ dàng gì. Nếu đối với 

pháp này chẳng chuyên tinh, dốc cạn sức để mong được tự chứng, có khác gì 

chén,  bình  chưa  nung,  gặp  mưa  liền  rã.  Quang  âm  ngắn  ngủi,  mạng  người 

mấy chốc? Một  hơi thở  ra chẳng trở  lại đã qua đời sau. Người chưa chứng 

đạo  từ  ngộ  vào  mê,  vạn  người  có  cả  mười  ngàn;  từ  ngộ  thêm  ngộ,  ức  kẻ 

chẳng được  một  hai! Nỡ để vô thượng  pháp khí  gặp phải cơn  mưa tái sanh 

liền trở thành bụi đất ư? 



* Chúng ta đã là Phật tử, phải hành Phật hạnh. Dù chẳng phá sạch được 

vô minh, nhanh chóng khôi phục bổn tánh, tiến thẳng vào Diệu Giác quả hải, 

chẳng  lẽ không thể  viên chứng ba tâm (thâm tâm, trực tâm,  hồi  hướng phát 

nguyện  tâm),  dốc  lòng  tu  Tịnh  nghiệp  để  mong  đoạn  Hoặc  ngay  nơi  thân 

này, gởi tâm thức nơi Liên bang, làm đệ tử Phật Di Ðà, làm bạn lành của các 

Ðại  Sĩ,  an  trụ  tịch  diệt,  dạo  các  cõi  Phật,  trên  cầu  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ 

chúng sanh hay sao? 

Nếu chẳng tự gắng sức, chỉ đề cao thánh cảnh, vẫn cam làm phàm ngu, e 

rằng  cả  nửa  đời  tu  trì  siêng  nhọc  phải  đành  cay  đắng  vĩnh  viễn  trầm  luân! 

Mê muội nên châu buộc nơi vạt áo mà đành bỏ phí của báu, lên núi báu trở 

về tay không. Dùng tánh Chân Như mầu nhiệm có đủ vô lượng công đức, trí 

huệ,  thần  thông,  tướng  hảo  để  hứng  chịu  oan  uổng  vô  lượng  sanh  tử  luân 

hồi, phiền não nghiệp quả, huyễn vọng cực khổ. Chẳng phải là  mất trí sanh 

cuồng, ghét thăng thích đọa, sống làm thịt chạy, thây đi, chết mục nát cùng 

cỏ  cây  ư?  Tam  thế  chư Phật  gọi  là  hạng  người  đáng  thương  xót.  Những  vị 

đồng luân với tôi hãy nên nỗ lực. 



* Trong lúc đường đời nguy hiểm này, hãy nên mở toang tấm lòng, tầm 

mắt,  nỗ  lực  tu  trì  Tịnh  nghiệp.  Tất cả  cát  - hung  họa  - phước  đều  chẳng  lo 

tới, tùy duyên ứng biến. Dù cho đại họa trút xuống đầu vẫn nên nghĩ: Những 

người cùng mắc phải họa này chẳng biết là mấy ngàn vạn ức người? Trong 

tình thế chẳng làm gì khác được, vẫn còn có A Di Ðà Phật và Quán Thế Âm 

Bồ  Tát để  nương cậy được, há còn  lo chi?  Lấy  việc  niệm  Phật,  niệm  Quán 

Thế  Âm  Bồ Tát để  làm chỗ cậy  nhờ vô úy. Mở rộng tâm  lượng, đừng thấp 

thỏm thì bệnh tự nhiên lành, thân yên vui. 

Chẳng  biết  nghĩa  này,  dù  chưa  gặp  phải  cảnh  tai  ách  đã  tự  hãm  mình 

trước vào trong tai ách; dù là Phật, Bồ Tát cũng chẳng thể cứu nổi. Bởi thế, 

quân tử không hoạn nạn hành xử như đang bị hoạn nạn, cho nên không điều 

gì xảy đến mà chẳng tự chủ được! 



---o0o--- 

Phần 3 

IV. LUẬN VỀ VIỆC LỚN SANH TỬ  

1. Cảnh tỉnh mạng người vô thường 



* Quang âm vùn vụt, thời thế đổi dời trong mỗi sát-na, một niệm chẳng 

trụ. Ðấy chính là tạo vật vì hết thảy bọn chúng sanh ta hiện tướng lưỡi rộng 

dài giảng vô thượng diệu pháp: Mạng người vô thường, vinh hoa chẳng bền, 

gấp tìm nẻo về để khỏi phải chịu cái khổ trầm luân vậy. 



* Việc lớn sanh tử phải dự bị trước. Nếu đợi đến lúc sắp ra đi mới tu, chỉ 

e sẽ bị nghiệp lực đoạt mất. 



* Sanh tử là việc lớn. Vô thường nhanh chóng. Nghe đến kinh sợ, nhưng 

còn lâu mới bằng khi thân trải qua nỗi đớn đau kịch liệt. 



* Cổ  nhân  nói : “Thông minh bất năng địch nghiệp.  Phú quý khởi  miễn 

 luân hồi”  (Thông minh chẳng cự nổi nghiệp. Phú quý chẳng tránh khỏi luân 

hồi) .  Sanh  tử  xảy  đến,  không  có  gì  để  nương  dựa  cả,  chỉ  có  mỗi  A  Di  Ðà 

Phật là nương nhờ được thôi! Tiếc người đời quá ít ai biết. Kẻ biết đến, tin 

chân thật và thật sự niệm Phật lại càng ít hơn nữa! 



* Ngày ba mươi tháng Chạp là ngày chấm dứt một năm. Nếu chẳng thu 

xếp  trước cho khéo thì chủ  nợ, oán  gia sẽ  xúm  lại  lôi kéo, chẳng dung cho 

lỗi lầm của mình. Lúc lâm chung chính là ngày ba mươi tháng Chạp của cả 

một đời. Nếu tư lương Tín - Nguyện - Hạnh chưa đủ, vẫn còn tham - sân - si, 

tập khí ác thì oán gia, chủ nợ từ vô lượng kiếp đến nay sẽ kéo đến bức bách, 

đòi nợ, chẳng dung cho mình. 

Ðừng  nói  những kẻ chẳng biết đến pháp  môn  Tịnh Ðộ đành không biết 

làm  cách  nào,  phải  theo  nghiệp  thọ  sanh;  dù  là  đã  biết  nhưng  chẳng  chăm 

chú  tu  hành  thật  sự  thì  cũng  giống  hệt  như  vậy:  bị  ác  nghiệp  lôi  kéo  vào 

trong  tam  đồ,  lục  đạo,  vĩnh  viễn  luân  hồi! Muốn  cầu  con  đường  thoát  khổ, 

chỉ có cách niệm niệm lo nghĩ đến lúc chết, sợ rằng chết đi sẽ đọa lạc trong 

tam  đồ  ác  đạo  thì  Phật  niệm  sẽ  tự  thuần,  Tịnh  nghiệp  sẽ  tự  thành;  hết  thảy 

trần cảnh sẽ chẳng thể đoạt được chánh niệm nữa! 



* Cầu sanh Tây Phương đừng nên sợ chết. Nếu chết ngay ngày hôm nay 

thì liền sanh về Tây Phương. Ðấy là như lời [người xưa] đã nói:  “Triêu văn 

 đạo, tịch tử khả hỹ!”  (Sáng  nghe đạo, chiều chết cũng  được!) Lẽ đâu,  ngày 

hôm  nay  phải  chết  lại  chẳng  chịu  chết,  cứ  tham  luyến  trần  cảnh  chẳng  thể 

buông  xuống,  khiến  cho  do  tham  thành  chướng,  cảnh  Tịnh  Ðộ  chẳng  hiện, 

khiến cho cảnh tùy nghiệp thọ sanh trong đường thiện ác liền hiện. 

Cảnh  hiện,  liền  theo  nghiệp  thọ  sanh  trong  đường  thiện  ác;  vãng  sanh 

Tây Phương  hóa thành bánh  vẽ!  Vì thế, đối  với  người tu  Tây Phương, chết 

hôm nay cũng tốt; sống thêm một trăm hai mươi năm rồi chết cũng hay. Hết 

thảy  phó  mặc  nghiệp  trước,  chẳng  lầm  sanh  ý  tưởng  tính  toán,  so  đo.  Nếu 

như tín  nguyện  chân  thành,  thiết  tha,  báo  hết  mạng  tận,  thần  thức  bèn  siêu 

Tịnh  vực,  nghiệp  trả  lại  trần  lao,  sen  vàng  chín  phẩm  nở  hoa,  Phật  thọ  ký 

một đời thành Phật! 



---o0o--- 

2. Khuyên chuyên cậy vào Phật lực 



* Ấn Quang từ Tây qua Ðông, từ Bắc xuống Nam, qua lại hơn vạn dặm, 

gặp gỡ nhiều người. Trong số đó, lắm kẻ bình nhật tự vỗ ngực là bậc thông 

Tông, thông Giáo, coi Tịnh Ðộ như uế vật, chỉ sợ nó làm bẩn lây đến mình. 

Lúc lâm chung, đa số chân loạn tay cuống, kêu cha gào mẹ. Trong số ấy, có 

những người trì giới niệm Phật già giặn, chắc thật, dù Tín Nguyện chưa đến 

mức cùng cực, tướng lành chẳng hiện, nhưng đều an nhiên mạng chung. 

Vì sao như vậy?  Là  vì tâm  thủy trong  lặng, do phân biệt nên  xao động, 

đục ngầu, sóng thức trào dâng. Do Phật hiệu nên tâm thủy ngưng lặng. Bởi 

thế,  kẻ  thượng  trí  chẳng  bằng  kẻ  hạ  ngu,  biến  quá  khéo  thành  vụng  về  lớn 

vậy! 



*  Phật  nói  hết thảy pháp  môn  Ðại, Tiểu,  Quyền,  Thật đều phải cậy  vào 

công sức của chính mình để đoạn Hoặc chứng Chân mới thoát khỏi sanh tử. 

Nếu còn chút  mảy  may  Hoặc  nghiệp, sẽ quyết định khó thoát khỏi sanh tử. 

Vì thế, từ đời này sang đời khác, từ kiếp này sang kiếp khác, lần lượt tu trì, 

nếu ai có đầy đủ sức lực sẽ tiến thẳng lên Bất Thoái, liền được liễu thoát. 

Ða  phần  là  từ  giác  chợt  mê,  thoạt  tiến  liền  lùi,  trải  qua  bao  kiếp  nhiều 

như bụi trần chẳng thể xuất ly. Sở dĩ, ngài và tôi hôm nay vẫn còn là phàm 

phu,  toàn  là  vì  chẳng  biết  đến  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  độ  khắp  ba  căn,  chí  cực 

viên đốn của đức Như Lai. 



* Người chẳng hiểu Tịnh Ðộ đọc đến kinh Lăng Nghiêm sẽ cho kinh này 

là nhân tố chính để đả phá Tịnh Ðộ. Người hiểu Tịnh Ðộ đọc đến, liền biết 

kinh này khéo hướng dẫn hoằng dương Tịnh Ðộ. Vì sao nói thế? 

Vì  tự  lực  ngộ  đạo  thì  khó,  Tịnh  Ðộ  vãng  sanh  là  dễ.  Nhân  quả  mười 

pháp giới mỗi mỗi phân minh. Nếu chẳng cậy vào Phật lực, dù phá được một 

hai Ấm, vẫn bị ma dựa phát cuồng, thành chủng tử địa ngục. Vả nữa, trong 

hai mươi bốn công phu Viên Thông, người đời nay có ai là kẻ tu tập được? 

Chỉ có  mỗi phép Niệm  Phật  như con nhớ  mẹ,  hễ ai  hữu tâm đều có thể 

phụng hành được! Cốt sao tịnh niệm tiếp nối, sẽ tự chứng được tam-ma-địa. 

Kẻ  biết  phân  biệt  tốt  xấu  đọc  đến,  lẽ  nào  chỉ  ưng  chịu  chủ  trương  tự  lực, 

chẳng  cậy  vào  Phật  lực  hay  sao?  Kẻ  chẳng  biết  hay  dở  mới  nghĩ  như  vậy, 

bởi họ chỉ mong làm bậc thông gia, không có lòng liễu sanh thoát tử! 



* Tu hành dụng công vốn là để liễu sanh thoát tử. Nếu dụng công nhưng 

chẳng thể liễu sanh tử là do chẳng chịu y vào pháp có thể liễu được sanh tử 

mà  hành.  Khác  nào  gánh  gai  bỏ  vàng,  tự  chuốc  lấy  lỗi  hay  sao?  Dù  tham 

thiền  đại  triệt  đại  ngộ  như  Ngũ  Tổ  Giới,  Thảo  Ðường  Thanh,  Chân  Như 

Triết,  Ðoạn  Nham  Nghĩa  còn  chưa  liễu  nổi  sanh  tử,  phải  thọ  thân  đời  sau, 

đến nỗi mê lầm. So ra, ta còn thua xa họ, [họ còn chẳng thể liễu sanh tử nổi], 

huống hồ là bọn ta ư? 



*  Pháp  môn  Tịnh  Ðộ  là  pháp  môn  phổ  độ  chúng  sanh,  viên  đốn,  thẳng 

tắt, rộng lớn, giản dị nhất của đức Như Lai. Vì sao nói thế? Do hết thảy các 

pháp  môn  đều  phải  đoạn  hai  Hoặc:  Kiến  và  Tư  mới  hòng  liễu  sanh  tử. 

Nhưng  đoạn  Kiến  Hoặc  còn  như  cắt  đứt  dòng  chảy  rộng  bốn  mươi  dặm, 

huống  hồ  là  Tư  Hoặc?  Ðoạn  Kiến  Hoặc  là  chứng  Sơ  Quả.  Nếu  ước  theo 

Viên Giáo thì là Sơ Tín. Ðoạn sạch Tư Hoặc liền chứng Tứ Quả; trong Viên 

Giáo  là  địa  vị Thất  Tín.  Sơ Quả,  Sơ Tín còn có sanh tử.  Tứ Quả,  Thất Tín 

mới hết sanh tử. 

Nhưng  Thiên  Thai  Trí  Giả  đại  sư  chỉ  thị  hiện  chứng  được  địa  vị  ngũ 

phẩm, tuy sở ngộ đã bằng với chư Phật, đã hàng phục trọn vẹn ngũ trụ phiền 

não,  nhưng  vẫn chưa từng đoạn  Kiến  Hoặc. Thế  nhưng, bổn địa22  của Ðại 

Sư thực chẳng thể suy lường được. Lúc  mạng chung, Ngài chỉ nói là chứng 

ngũ  phẩm,  vì  lo  xa  hậu  thế  chẳng  dốc  sức  đoạn  Hoặc  chứng  Chân,  chỉ  lấy 

minh tâm kiến tánh làm rốt ráo. 

Minh  tâm  kiến  tánh  là  đại  triệt  đại  ngộ.  Nếu  là  bậc  tối  thượng  thượng 

căn,  hễ  ngộ  liền  chứng,  thì  liễu  được  sanh  tử.  Nếu  không,  dù  có  biết  trước 

được  vị  lai  như sư Viên  Trạch  vẫn chẳng  tránh khỏi  phải thọ sanh  lần  nữa. 


Ðến  như  Ngũ  Tổ  Giới  lại  sanh  làm  Tô  Ðông  Pha,  Thảo  Ðường  Thanh  lại 

làm thân Lỗ Công. Ðấy hãy còn là tạm được. Ngài Hải Ấn Tín thành con gái 

của  quan  Phòng  Ngự  họ  Châu,  đã  đáng  buồn  lòng.  Nhưng  ông  Tăng  ở  núi 

Nhạn Ðãng trở thành Tần Cối thì thật  là đáng thương  xót quá. Tự  lực đoạn 

Hoặc chứng Chân để liễu sanh thoát tử thật khó khăn thay! 

Các giáo lý tu chứng thông thường trong cả một đời đức Như Lai đã nói 

tuy  có  nhiều  pháp  khác  nhau,  nhưng  không  có  một  pháp  nào  khiến  cho  kẻ 

còn đầy dẫy  Hoặc  nghiệp có thể  liễu sanh thoát tử cả! Chỉ  mình pháp Tịnh 

Ðộ,  chỉ  cần  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  dùng  tâm  chí  thành  trì 

danh  hiệu Phật, cầu sanh  Tây Phương. Chẳng  luận  là  Hoặc  nghiệp dày  hay 

mỏng,  công  phu  cạn  hay  sâu,  khi  lâm  chung  đều  cậy  vào  Phật  từ  lực,  đới 

nghiệp vãng sanh. Ðã vãng sanh liền siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát 

tử.  Từ  đấy,  lần  lượt  tấn  tu,  liền  chứng  được  Vô  Sanh,  thậm  chí  viên  mãn 

Phật  Quả!  Ðây  chính  là  pháp  môn  đặc  biệt  thương  xót  chúng  sanh  căn  cơ 

hèn kém, muốn cho họ mau thoát khỏi luân hồi của đức Như Lai. 



*  Những  người  nghiên  cứu  về  Giáo  dựa  trên  giáo  lý  thông  thường  để 

luận đoán sự chứng đắc, chẳng tin có việc đới nghiệp vãng sanh, khoe mình 

là  hạng  thường  ở  trong  sanh  tử  để  độ  chúng  sanh,  chẳng  muốn  mau  thoát 

khỏi sanh tử. Chẳng biết chén, bình chưa nung, gặp mưa liền rã; phiền hoặc 

chưa đoạn, chuyển sanh liền mê. Tự lợi còn khó, huống là lợi người! Bọn họ 

đều  là  hạng  chẳng  lượng  đức  mình,  là  hạng  phàm  phu  sát  đất,  có  chút  huệ 

tánh bèn vội bắt chước phong cách của bậc Pháp Thân Ðại Sĩ, đến nỗi lầm lỡ 

một phen, lỡ lầm vĩnh viễn! 

Kẻ  tham  Thiền  thì  chuyên  chú  tham  cứu,  mong  minh  tâm  kiến  tánh, 

chẳng  biết  căn  cơ  mình  khá  hèn  kém,  chẳng  thể  minh  tâm  kiến  tánh  rất 

nhiều.  Dù  cho  đã  được  minh  tâm  kiến  tánh,  nhưng  nếu  Hoặc  nghiệp  chưa 

đoạn,  vẫn  luân  hồi sanh tử y  như cũ, chẳng thể  xuất  ly cũng  lại  nhiều  lắm. 

Ngũ  Tổ  Giới,  Thảo  Ðường  Thanh,  Hải  Ấn  Tín,  Chân  Như  Triết  v.v...  là 

những chứng cứ xác thực. 

Ôi!  Sanh tử  lớn thế, sao  lại chuyên cậy  vào tự  lực, chẳng cậy  vào  Phật 

lực? Ý chừng tự lực  hơn  hẳn Phật  lực  ư?  Phàm  người sống  trong đời,  việc 

lớn như sáng lập sự nghiệp lưu truyền nhiều đời, việc nhỏ như một manh áo, 

một  bữa  ăn,  không  gì  là  chẳng  phải  nhờ  vào  sức  của  nhiều  người  để  hoàn 

thành  việc  mình.  Ðến  như  việc  lớn  liễu  sanh  tử,  dù  sẵn  có  Phật  lực  vẫn 

chẳng  chịu  nương  nhờ,  cứ  muốn  tỏ  ra  phong  cách  phi  thường,  chỉ  e  lại  rớt 

vào thói thường của kẻ phàm ngu. Chí của họ đáng bảo là lớn, nhưng tiếc là 

chẳng biết khả năng của họ có đáng gọi là lớn hay chăng? 



* Muốn liễu sanh tử thì phải thật chứng. Nếu phiền hoặc vẫn còn, ắt phải 

thật nỗ lực mới có thể tranh cạnh với nghiệp, trải qua những duyên giồi mài 

thì  trong  tâm  thường  giác  chiếu,  thầm  hợp  với  Thánh  Trí.  Phàm  tình  nhân 

ngã thị phi không do đâu khởi được. Nếu chẳng tăng thêm giác chiếu, phàm 

tình  vẫn  lừng  lẫy  như  cũ,  thì  công  hạnh  càng  cao,  tình  kiến  càng  nặng,  từ 

ngộ vào mê là chuyện khó tránh khỏi. Như người ngủ chẳng tỉnh, càng ngủ 

mê mệt thêm. 

Cổ  nhân  bảo:  “Ðại  sự  dĩ  minh  như  táng  khảo  tỷ”  (Ðại  sự  đã  hiểu  như 

chôn cha mẹ) .  Chính là vì phiền hoặc chưa đoạn, chỉ e lại mê. Phải biết rằng 

người  đã  đoạn  Hoặc  chẳng  có  phàm  tình.  Ðã  không  có  phàm  tình,  lấy  đâu 

sanh tử? Người đại ngộ dù ngộ bằng với Phật, nhưng chưa đoạn trừ Hoặc thì 

phải niệm niệm giác chiếu, mới hòng tránh khỏi tác dụng của phàm tình. 



* Pháp  môn  này toàn cậy  vào Phật  lực. Ví như người thọt  một  ngày 

chỉ  đi  được  mấy  dặm;  nếu  ngồi  trên  luân  báu  của  Chuyển  Luân  Thánh 

Vương  liền  trong  khoảnh  khắc  đến  khắp  bốn  đại  châu.  Ðấy  là  sức  của 

Luân Vương, chẳng phải do sức mình. Người đời tu hành cố nhiên giống 

vậy. Dù là kẻ ngũ nghịch thập ác tội lỗi cực nặng, lúc lâm chung, tướng 

địa ngục hiện, nếu có thể chí tâm niệm Phật, liền được Phật tiếp dẫn. Ấy 

là  vì  Phật  xem  chúng  sanh  khác  nào  con  một.  Ðứa  nào  thiện  thuận,  dĩ 

nhiên  từ  ái  dưỡng  dục.  Ðứa  nào  ác  nghịch,  càng  thêm  xót  thương.  Nếu 

con hồi tâm hướng về mẹ, ắt mẹ sẽ rủ lòng từ tiếp nhận. 



* Cậy tự lực tu hành, đoạn Hoặc chứng Chân thật chẳng dễ dàng! Ðoạn 

Kiến  Hoặc  như cắt  ngang  dòng  nước  rộng  bốn  mươi  dặm,  huống  hồ  là  Tư 

Hoặc! Kiến Hoặc đoạn được liền chứng Sơ Quả, dự vào dòng thánh, vẫn còn 

phải bảy lần sanh lên trời, bảy lần sanh xuống nhân gian mới đoạn sạch được 

Tư Hoặc để chứng Tứ Quả. 

Tuy  nói  là  mười  bốn  lần  sanh  tử,  nhưng  trên  trời  tuổi  thọ  dài  lâu,  cố 

nhiên  chẳng  thể  dùng  năm  tháng  để  luận.  Thánh  nhân  Sơ  Quả  muốn  liễu 

sanh tử còn khó khăn như thế, huống hồ là phàm phu đầy dẫy Hoặc nghiệp 

ư? Nếu chứng Tứ Quả sẽ vĩnh viễn đoạn được căn bản sanh tử, siêu xuất lục 

đạo luân hồi. Nếu phát tâm Ðại Bi, nhập thế độ sanh, nương theo nguyện thị 

hiện hạ sanh, sẽ chẳng giống như kẻ đầy dẫy Hoặc nghiệp bị nghiệp thiện ác 

lôi kéo thăng trầm trong lục đạo, tự mình chẳng mảy may làm chủ được! Tự 

lực  liễu sanh tử nếu chẳng phải  là  hạng túc căn thâm  hậu sẽ chẳng thể  làm 

được; chúng sanh đời mạt mong bằng được sao? 

Bởi thế, Như Lai đặc biệt mở ra pháp môn Tịnh Ðộ để hết thảy dù thánh 

hay phàm, thượng trung hạ căn cùng được liễu sanh thoát tử ngay trong đời 

này.  Lòng  từ  bi  cứu  hộ  ấy  tột bậc  không  chi  hơn  được!  Ðể  tu  trì  pháp  này 

cũng phải  nghiêm trì tịnh  giới, tận  lực tu Ðịnh  - Huệ, kiêm thêm sanh  lòng 

tin,  phát  nguyện,  trì  danh  hiệu  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Lòng  tin  chân 

thành, nguyện thiết tha, niệm lực tinh thuần, ngay trong hiện đời cũng có thể 

chứng thánh, lâm chung lên ngay thượng phẩm, dự vào địa vị Bồ Tát, chứng 

địa vị Bất Thoái. 

Nếu  như  căn  cơ  hèn  kém,  chưa  làm  được  như  thế,  cứ  chí  thành  niệm 

Phật  thì  tâm  và  Phật  khế  hợp  nhau,  cảm  ứng  đạo  giao.  Lúc  lâm  chung  ắt 

được  Phật  rủ  lòng  từ  tiếp  dẫn,  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Thậm  chí  kẻ  ngũ 

nghịch, thập ác, lúc lâm chung tướng địa ngục hiện, nếu tâm thức chẳng mê, 

có thiện tri thức dạy cho niệm Phật, người ấy sanh lòng sợ hãi lớn lao, sanh 

lòng hổ thẹn lớn sám hối, dù niệm mấy tiếng rồi liền mạng chung, cũng vẫn 

được Phật từ lực tiếp dẫn vãng sanh. 

Một phen được vãng sanh liền vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, cao dự hải 

hội,  lần  lượt tấn tu, ắt chứng Phật Quả. Cậy  vào tự  lực để  liễu sanh tử khó 

như thế ấy, cậy vào Phật lực để liễu sanh tử dễ như thế đó. Phàm ai có tâm 

đều có thể niệm Phật, đều có thể vãng sanh. Là trang nam nhi có huyết tánh, 

nhất định chẳng chịu để Chân Như Phật Tánh sẵn có trái nghịch tịnh duyên, 

theo  duyên  mê  nhiễm,  luân  hồi  trong  lục  đạo  bao  kiếp  dài  lâu  không  thể 

thoát khỏi! 



* Chúng ta luân hồi trong sanh tử, trải kiếp số đã lâu, đã tạo ác nghiệp vô 

lượng  vô  biên.  Nếu  cậy  vào  sức  tu  trì  của  mình,  muốn  diệt  sạch  phiền  não 

Hoặc  nghiệp để  liễu sanh tử, còn khó  hơn  lên trời!  Nếu tin được pháp  môn 

Tịnh Ðộ do Ðức Phật đã  giảng, dùng  lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, 

niệm danh  hiệu  A Di Ðà  Phật, cầu sanh  Tây  Phương, chẳng  luận  là  nghiệp 

lực  lớn  hay  nghiệp  lực  nhỏ,  đều  có  thể  nhờ  vào  Phật  lực  vãng  sanh  Tây 

Phương. 

Ví như một hạt cát gieo xuống nước liền chìm. Dù đem hòn đá nặng cả 

mấy  ngàn  vạn cân đặt  lên chiếc đại  hỏa  luân thuyền sẽ chẳng bị chìm, còn 

chở  được  sang  chỗ  khác  để  tùy  ý  sử dụng.  Ðá  ví  như  nghiệp  lực  sâu  nặng 

của chúng sanh. Ðại hỏa luân thuyền ví như từ lực rộng lớn của Phật Di Ðà. 

Nếu chẳng niệm Phật, cậy vào sức tu trì của chính mình hòng liễu sanh 

thoát  tử,  cần  phải  đạt  đến  chỗ  nghiệp  tận  tình  không  mới  làm  được.  Nếu 

không, dù cho phiền não Hoặc nghiệp chỉ còn chút mảy may chưa đoạn cũng 

chẳng  liễu  nổi.  Ví  như  một  hạt  cát  bé  tí  cũng  bị  chìm  trong  nước,  quyết 

chẳng thể tự nó thoát ra ngoài nước được! 

Các hạ chỉ nên sanh tín tâm, niệm Phật cầu sanh Tây Phương, chẳng nên 

khởi lên những ý niệm nào khác. Nếu thật sự làm được như vậy, nếu tuổi thọ 

chưa  hết sẽ  mau được  lành bệnh. Do công đức chuyên  nhất chí thành  niệm 

Phật  liền  diệt  trừ  được  ác  nghiệp  đời  trước,  khác  nào  mặt  trời  rạng  rỡ  đã 

mọc,  sương  tuyết  liền  tiêu.  Tuổi  thọ  đã  hết  sẽ  liền  được  vãng  sanh  vì  tâm 

không có niệm nào khác nên cảm ứng đạo giao với Phật. Vì thế, được Phật 

tiếp dẫn  vãng sanh. Nếu các hạ tin được lời  này thì sống cũng được đại lợi 

ích, mà chết cũng được đại lợi ích! 



* Tình thế hiện tại chính là tình thế hoạn nạn. Nếu chẳng lấy Phật A Di 

Ðà và Quán Thế Âm Bồ Tát làm chỗ nương cậy để thường niệm, lỡ ra họa 

hoạn xảy tới, hoặc thình lình gặp phải chuyện bất trắc, kêu gào xuông cũng 

chẳng  được!  Nếu  đã  niệm  sẵn  từ  trước  sẽ  có  sự  chuyển  biến  âm  thầm. 

Huống hồ cơn sanh tử xảy tới, ai cũng phải có ngày ấy! 

Vì thế, phải thường nghĩ đến lúc lâm chung, tự chẳng dốc sức rong ruổi 

theo đuổi hết thảy vọng tưởng trái phận và các pháp môn chẳng giúp ích gì 

cho  việc  liễu  sanh  thoát  tử,  đến  nỗi  bỏ  phế,  chẳng  tu  pháp  môn  phải  quyết 

định  dựa  vào  để  liễu  sanh  thoát  tử  này.  Mong  vợ  chồng,  cha  con  ông  đều 

chẳng cho lời Quang là hủ bại, vớ vẩn thì thật là may mắn lắm! 



* Người niệm Phật có bệnh nên nhất tâm chờ chết. Nếu tuổi đời chưa tận 

sẽ chóng lành bệnh. Ðem toàn thân buông xuống để niệm Phật, tiêu nghiệp 

rất hay! Nghiệp tiêu thì bệnh lành. Nếu chẳng buông xuống được, cứ mong 

được khoẻ lại; nếu chẳng được khỏe lại chắc chắn không cách chi được vãng 

sanh  vì  chẳng  nguyện  sanh!  Chẳng  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  còn  mong  cậy  vào 

Phật từ lực nữa ư? 

Với  căn  bệnh  của  mẹ  ông,  hãy  nên  khuyên  bà  khẩn  thiết  buông  xuống, 

cầu  vãng  sanh.  Nếu  tuổi  thọ  chưa  hết  mà  cầu  vãng  sanh  sẽ  hóa  ra  chóng 

được lành bệnh. Ấy là vì tâm chí thành nên được Phật từ gia bị. Mong ông 

hãy nhỏ nhẹ, khéo léo khuyên mẹ, đừng bắt chước kẻ si nói những lời si dại 

nữa! 



---o0o--- 

3. Dạy những điều thiết yếu về lâm chung 



*  Một  cửa  ải  lâm  chung  thật  là  khẩn  yếu.  Ðời  có  kẻ  ngu,  lúc  cha  mẹ, 

quyến thuộc lâm chung bèn khóc lóc vật vã, tắm rửa, thay áo, chỉ mong đẹp 

mắt người đời, chẳng nề di hại cho người chết. Người không niệm Phật hãy 

khoan  bàn  đến,  người  chí  thiết  vãng  sanh  lúc  lâm  chung  gặp  phải  quyến 

thuộc  như vậy, đa phần bị phá  hoại chánh niệm,  vẫn bị ở  lại trong  thế  giới 

này. 

Lâm  chung  trợ  niệm  ví  như  kẻ  yếu  đuối  trèo  núi,  sức  mình  chẳng  đủ, 

may  nhờ có sức  người  đằng trước kéo, đằng sau đẩy, tả  hữu  xốc  nách,  nên 

có thể lên được đỉnh núi cao nhất. 

Lâm  chung  chánh  niệm  rỡ  ràng,  bị  ma  quyến,  ái  tình  lay  động,  phá 

hoại... giống như dũng sĩ trèo núi, tự lực sung túc, nhưng bạn bè, người quen 

ai  nấy  đem  vật  dụng  của  mình  bảo  phải  gồng  gánh.  Gồng  gánh  quá  nhiều, 

sức kiệt, thân nhọc, dõi nhìn vách núi liền lùi bước. 

Lẽ  được  mất  này  dù  do  người  khác  gây  ra,  thật  sự  là  do  những  nghiệp 

lực  thiện  hay  ác  của  chính  mình  trong  những  kiếp  trước  đã  thành  tựu  hay 

phá  hoại  người  mà  ra.  Phàm  là  người  tu  Tịnh  nghiệp,  phải  nên  có  chánh 

niệm  thành  toàn  cho  người,  và  phải  chỉ  dạy  sẵn  cho  quyến  thuộc  về  lẽ  lợi 

hại, ngõ hầu ai nấy hiểu điều quan trọng là chỗ đạt đến của thần thức người 

chết,  chứ chẳng  phải  tại  phương  diện  tình  cảm  thế  tục,  mới  hòng  khỏi  lầm 

lạc vậy! 



*  Trong tuần thất  và trong  hết thảy  lúc,  hết thảy sự, phải  lấy  niệm Phật 

làm chánh, chứ chẳng phải chỉ  lúc đang  lo  ma chay!  Hiện thời, đa số Tăng 

lười  nhác.  Tụng  kinh  [Phật  tử]  phần  nhiều  không  biết.  Ðã  thế  còn  tụng 

nhanh  như nước chảy, [Phật tử]  dù biết  nhưng chẳng  thuộc cũng chẳng thể 

đọc theo. Dù có đến mấy mươi người, không có mấy người tụng kinh được! 

Chỉ có mỗi niệm Phật, trừ phi chẳng phát tâm, quyết chẳng có cái nạn không 

ai  niệm  theo  được.  Lại  dù  chẳng  chịu  niệm,  một  câu  Phật  hiệu  lọt  qua  tai 

thấu vào tâm cũng tự lợi ích chẳng ít. Ðấy là lý do Quang tôi tuyệt đối chẳng 

đề xướng lập bất cứ đạo tràng nào khác. 



* Ðối với người sắp mạng chung, chỉ có đồng thanh niệm Phật là có ích. 

Nếu  tâm thức chưa rời khỏi thân thì tắm  rửa, thay  y phục  v.v... [cho  người 

chết] gây trở ngại rất lớn. Vì thế, người tu Tịnh nghiệp hằng ngày phải nên 

nói cho quyến thuộc hiểu rõ duyên do ấy, ngõ hầu chẳng đến nỗi dùng lầm 

tình thân  ái,  gây  trở  ngại  việc  vãng  sanh!  Nếu  là  bậc  đại  nhân  tột  bậc,  bậc 

cao sĩ xuất cách, bất tất e sợ sẽ mắc phải những chướng ngại ấy! 



* Phật pháp rộng sâu, chỉ khi nào thành Phật mới ngừng tay được. Muốn 

chắc  chắn  được  vãng  sanh,  thường  hành  truy  tiến23    thật  chẳng  trở  ngại  gì 

đến việc khẩn thiết niệm Phật, tức là như kinh Phật đã dạy:  “Dù biết tội tánh 

 vốn  là  không,  nhưng  luôn  sám  hối  tội  trước,  chẳng  nói  là  mình  đã  được 

 thanh tịnh”.  Ngài Liên Trì nói:  “Trong năm, thường phải truy tiến người đã 

 mất, chẳng được nói họ đã được giải thoát nên chẳng cử hành”.  

Phải biết  rằng: tụng kinh,  niệm  Phật tuy  bảo là để  truy  tiến  người thân, 

thật  sự  là  để  quyến  thuộc  hiện  tiền,  người  quen  mở  mang  cõi  lòng,  trồng 

thiện căn, và đem hết thảy công đức truy tiến người thân hồi hướng cho hết 

thảy pháp giới chúng sanh để mở rộng tâm lượng của mình lẫn người, của kẻ 

sống lẫn người mất, hòng tiêu diệt những chấp trước, chướng ngại của mình 

lẫn  người,  của  kẻ  còn  lẫn  người  mất.  Nếu  như  chẳng  đặt  nặng  lòng  thành, 

chỉ cốt xa hoa, khoa trương, khoe mẽ cùng người, có thể nói là: “Dùng đám 

tang người thân để bày trò náo nhiệt”, chẳng phải là điều con cái nên làm. 



*  Ngay  lúc  thân  mắc  bệnh  nặng,  lúc  chưa  thể  chắc  chắn  sẽ  sống  hay 

chết,  hãy  dạy  cho  mọi  người  ai  nấy  vì  mẹ  chí  thành  khẩn  thiết  niệm  “nam 

mô A Di Ðà Phật”, ngõ hầu tuổi thọ chưa tận sẽ chóng lành bệnh, tuổi thọ đã 

hết sẽ chóng được vãng sanh Tây Phương. Các con ông hiếu tâm tinh thuần, 

chuyên dốc, ắt sẽ đều thường trì  niệm  như cứu đầu  mình  bị cháy. Như thế, 

nào phải chỉ hữu ích cho phu nhân, mà thật sự còn có ích lợi sâu xa cho các 

cậu con ông nữa kia. 

Người  phàm  mắc  bệnh  thì  dùng  thuốc  để  trị,  nhưng  cũng  không  nhất 

quyết  phải  dùng  đến  thuốc.  Bệnh  chẳng  thể  dùng  thuốc  trị,  dù  có  tiên  đan 

cũng  vô  dụng,  huống  hồ  là  thuốc  của  thế  gian?  Chẳng  cần  biết  là  bệnh  trị 

được  hay  không,  đều  nên  dùng  thuốc  A  Già  Ðà.  Thứ  thuốc  này  tuyệt  đối 

chẳng hại người. Uống vào, dù thân hay tâm đều kiến hiệu liền. 

Người sống trong thế  gian, chẳng  luận  lâu hay  mau,  rốt cuộc cũng  một 

lần chết. Cái chết ấy chẳng đáng tiếc, nhưng chỗ sẽ trở về sau khi chết chẳng 

đáng để sắp đặt sẵn hay sao? Người có lực lượng tự mình sắp đặt thỏa đáng, 

yên ổn, lẽ cố nhiên khi lâm chung chẳng cần đến người khác giúp đỡ. Nhưng 

nếu được hỗ trợ lại càng thêm đắc lực. Người không lực lượng phải nên bảo 

gia  quyến thay  mình  niệm  Phật, ắt sẽ đề khởi  được chánh  niệm, chẳng đến 

nỗi  bị ân ái buộc  ràng,  vẫn  y  như cũ bị ái  tình trói buộc  vào cõi  này chẳng 

thể ra khỏi ! 



* Với việc đảo bệnh, tiến vong, người đời nay hay dùng những cách như 

tụng  kinh,  lễ  sám,  làm  đàn  Thủy  Lục  v.v...  Riêng  Quang  đối  với  những 

người quen biết mình đều dạy niệm Phật. Vì lợi ích của việc niệm Phật còn 

hơn tụng kinh, lễ sám, lập đàn Thủy Lục v.v... rất nhiều. Vì sao vậy? 

Tụng  kinh  thì  người  không  biết  chữ  không  tụng  được.  Dù  biết  chữ 

nhưng  tụng  nhanh  như  nước  chảy,  người  miệng  lưỡi  hơi  chậm  chạp  cũng 

không tụng theo nổi. Người lười biếng tuy tụng được, cũng chẳng chịu tụng. 

Hóa ra chỉ hữu danh vô thực. Lễ sám, lập đàn Thủy Lục cứ theo đó mà suy. 

Niệm  Phật  thì  không  một  ai  là  chẳng  niệm  được.  Dù  có  kẻ  lười  nhác 

chẳng chịu niệm, nhưng mọi người cùng hòa tiếng niệm, kẻ ấy chẳng bịt tai 

nên một câu Phật hiệu tất nhiên sẽ phân minh rành rọt rót vào tâm. Dù chẳng 

niệm  có  khác  gì  là  niệm!  Như  người  nhiễm  hương,  thân  có  mùi  thơm;  nào 

phải  họ  muốn  thơm,  chẳng  mong  như  vậy  mà  lại  được  vậy!  Vì  thân  quyến 

cầu an, tiến vong, chẳng thể không biết điều này! 



* Làm Phật sự bất tất phải niệm kinh, lễ sám, làm đàn Thủy Lục v.v... vì 

những việc ấy đều thuộc về mặt đàn tràng. Hãy nên chuyên nhất niệm Phật, 

ngõ hầu các cậu con ông từ đầu đến cuối đều niệm theo được. Nữ quyến ai 

nấy tự niệm trong phòng mình, chẳng nên ngồi sau lưng các Tăng. Như thế 

thì chẳng  những  phu  nhân  và  lệnh  quyến  được  lợi  ích  thật  sự,  mà  vị  Tăng 

niệm Phật và hết thảy người thấy nghe không ai chẳng được lợi ích. 

Phàm  làm  Phật sự, nếu chủ  nhân chịu tham dự đàn tràng thì  vị Tăng sẽ 

tự phát tâm chân thật. Còn nếu chủ nhân coi đó là chuyện hình thức thì ông 

Tăng  cũng  sẽ  coi  pháp  sự  ấy  là  chuyện  hình  thức,  như  một  kỳ  Phật  sự  đã 

xong, ban đêm xả đàn Diệm Khẩu rồi thôi! 



* Cho dù [người  mất] thật sự được vãng sanh, vẫn phải  nên chân thành 

niệm  Phật  để  cầu  phẩm  sen  của  người  ấy  được  cao  hơn,  chóng  chứng  Vô 

Sanh, đấy mới là tận hiếu. Ðiều này tuy để người chết được lợi, nhưng thật 

ra  con  cái,  dâu  rể  đều  cùng  gieo  thiện  căn.  Cháu  nào  niệm  được  cũng  nên 

bảo nó niệm theo. 



* Lúc cha mẹ lâm chung, toàn gia không khóc lóc mà niệm Phật là có lợi 

ích  nhất.  Nhưng  [chỉ  niệm]  trong  lúc  ấy  vẫn  còn  ngắn  ngủi  lắm,  hãy  nên 

niệm Phật cả ba tiếng không ngừng, chẳng cất tiếng khóc cũng như di động, 

chuyển dịch là tốt nhất. Xin hãy nhớ kỹ lấy! 



*  Ðối  với  việc  làm  Phật  sự,  Quang  đã  từng  nói  rõ  rồi.  Mong  đừng  bắt 

chước  thói  tục,  làm  chuyện  sáo  rỗng  xuông.  Nếu  niệm  Phật  trong  suốt  bốn 

mươi chín ngày so ra còn lợi hơn tụng kinh rất nhiều. 



*  Người  trước  khi  mất  nếu  tự  có  thể  tắm  gội,  thay  áo  thì  rất  hay.  Nếu 

người  ấy  chẳng  thể  tự  làm,  quyết  chẳng  nên  tắm  gội,  thay  áo  sẵn,  khiến 

người ấy bị đau đớn khó chịu đựng nổi, mất chánh niệm. Sao cuối cùng ông 

vẫn  buộc  người  đã  khuất  mặc  pháp  y,  khoanh  chân  ngồi  kết  già  để  rồi  tiếc 

hận? Chẳng biết rằng trong lúc ấy tốt nhất là đồng thanh niệm Phật, vạn vạn 

phần  chẳng  được  phô  trương,  bày  vẽ  (như  tắm  gội,  thay  áo,  bắt  người  sắp 

chết  ngồi  xếp  bằng  v.v...).  Nếu  phô  trương,  bày  vẽ  sẽ  thành  như  đã  bị  té 

xuống giếng còn bị ném đá thêm. Hãy nhớ kỹ, nhớ chắc! 



*  Lâm chung teo quắt  lại  và bị bệnh khổ  chính  là do  nghiệp chướng  từ 

nhiều kiếp. Vì người ấy dốc lòng tu Tịnh nghiệp nên chuyển trọng báo, hậu 

báo thành báo  nhẹ trong  hiện  đời. Ông  bảo do tu trì  tinh tấn  nên  thân  ngày 

càng  yếu.  Lời  này  chẳng  xác  đáng,  còn  vướng  lỗi  là  khiến  cho  kẻ  tín  tâm 

nông  cạn  nhân  đó  bèn  lui  sụt.  Phải  biết  rằng:  người  niệm  Phật  quyết  định 

tiêu trừ được nghiệp chướng; những nghiệp chướng hiện tiền chỉ là những ác 

báo  phải  đọa  trong  tam  đồ  của  đời  tương  lai  chuyển  thành  bệnh  khổ  trong 

đời hiện tại để giải quyết cho xong đó thôi! 

Kinh Kim Cang dạy:  “Trì kinh Kim Cang có điều nhục nhỏ như bị người 

 khác  khinh  miệt  chính  là  diệt  được  cái  khổ  tam  đồ  ác  đạo  trong  nhiều 

 kiếp”.  Ðấy  chính  là  phước  dày,  sẽ  được  vãng  sanh  Tây  Phương.  Chịu  cái 

khổ  nhỏ  lúc  này  để  giải  quyết  cho  xong  ác  báo  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay, 

thật là may  mắn lớn. Chớ học theo kẻ chẳng biết sự việc chi bảo: “Vì tu trì 

đến nỗi mắc bệnh hay bị chết!” 



* Vì lẽ nào mẹ ông bệnh chẳng lành? Ðấy là do túc nghiệp tạo thành như 

thế,  nhằm  chuyển  trọng  báo,  hậu  báo  thành  báo  nhẹ  trong  đời  này  để  giải 

quyết cho xong ngay trong lúc này. 

Pháp  sư  Huyền  Trang  khi  lâm  chung  còn  có  chút  bệnh  khổ,  lòng  ngờ 

những kinh mình dịch có chỗ nào sai lầm chăng? Liền có một vị Bồ Tát an 

ủi rằng: “Tội báo trong những kiếp trước của Sư sẽ do nỗi khổ nhỏ này mà 

tiêu. Ðừng hoài nghi nữa!” Hãy dùng ý này để an ủi mẹ ông, khuyên bà sanh 

tâm  hoan  hỷ, đừng sanh tâm oán  hận, sẽ quyết  định được Phật  gia bị. Tuổi 

thọ chưa hết sẽ mau được lành bệnh. Tuổi thọ hết sẽ vãng sanh. Phàm nhân 

đang lúc bệnh khổ cứ hay nghĩ đến chuyện lùi một bước sẽ an lạc vô lượng! 

Gần đây, binh lửa liên miên, chúng ta may chưa mắc phải nạn ấy. Dù có 

bệnh  khổ,  vẫn  còn  được  cảnh  tỉnh,  nhắc  nhở  mong  thoát  khổ,  thì  chỉ  nên 

cảm  kích,  chuyên  tu,  tự  được  lợi  ích.  Nếu  không,  cứ  oán  trời  trách  người, 

chẳng  những  túc  nghiệp  chẳng  thể  tiêu,  mà  còn  tăng  thêm  cái  nghiệp  oán 

trời  trách  người.  Hãy  bảo  mẹ  ông  như  thế.  Nếu  thật  chẳng  oán  trời  trách 

người, tịnh tâm niệm Phật sẽ tiêu được nghiệp như nước sôi tan tuyết. 



* Về việc tang tế nên dùng toàn đồ chay, chớ thuận theo thói tục. Dù bị 

kẻ  chẳng  thạo  việc  đời  trách  là  không  đúng,  cũng  cứ  mặc  họ  chê  cười  mà 

thôi. Việc chôn cất đừng quá phô trương, bày vẽ. Làm Phật sự chỉ nên niệm 

Phật, đừng làm Phật sự nào khác. Nên bảo cả nhà cùng khẩn thiết niệm Phật 

thì mẹ ông, người nhà ông, quyến thuộc của ông và thân thích, bằng hữu đều 

cùng thật sự hưởng lợi ích. 

Có tài lực thì hãy làm nhiều công đức. Nếu tiền của dùng cho việc tang 

ma  chẳng  dư,  chỉ  lo  tang  ma  không  thôi  cũng  được.  Chớ  có  vung  tay  quá 

trán đến nỗi thiếu hụt, sau này phải chịu cảnh quẫn bách. 



* Mọi  việc trong đời  người đều có thể  vờ  vĩnh  được, chỉ  mỗi  mình  lúc 

lâm  chung  là  chẳng  thể  dối  trá  được.  Huống  hồ  những  chuyện  như  không 

tình  luyến  ái,  vẻ  mặt  vui  sướng,  ngồi  yên  qua  đời,  nếu  chẳng  phải  là  Tịnh 

nghiệp thành thục, đoan chắc không thể đạt được như thế! 

Chỉ mong con cháu và quyến thuộc cả nhà ông hiểu đúng sự việc: Vì mẹ 

niệm Phật thì chẳng những mẹ ông được lợi, mà thật ra công đức niệm Phật 

của chính mình càng lớn. Bởi thế, Phật dạy người mỗi khi tụng kinh, trì chú, 

niệm Phật, làm các công đức đều hồi hướng cho pháp giới chúng sanh. Bình 

thời,  còn  vì  pháp  giới  chúng  sanh  [là  những  kẻ] chẳng  can  hệ  gì  đến  mình 

hồi hướng, huống hồ mẹ mất mà chẳng chí tâm vì mẹ niệm Phật ư? 

Có thể vì hết thảy chúng sanh hồi hướng là đã hợp với thệ nguyện Bồ Ðề 

của  Phật,  như  một  giọt  nước  gieo  vào  biển  cả  liền  được  rộng  sâu  như biển 

cả.  Nếu  như  chưa  đến  được  biển,  đừng  nói  là  một  giọt  nước;  cho  dù  là 

trường giang, sông cái tất nhiên vẫn khác với biển cả một trời, một vực! Như 

vậy, làm điều gì cho người thân và cho hết thảy  mọi người đều là để tự bồi 

đắp phước đức của chính mình đó thôi! 

Biết được nghĩa này, người có tâm hiếu thì tâm hiếu lại càng thêm tăng 

trưởng.  Kẻ  không  hiếu  tâm  cũng  sẽ  phát  khởi  tâm  hiếu,  thỉnh  Tăng  niệm 

Phật  suốt  bốn  mươi  chín  ngày,  càng  hay!  Lúc  niệm,  anh  em  ông  phải  có 

người tham dự cùng niệm. Phụ nữ bất tất phải tới ngồi sau chúng Tăng; bởi 

lẽ niệm Phật nhiều ngày sẽ trở nên quen biết nhau, có thể khiến người khác 

nẩy sanh hiềm nghi. Nên xếp riêng một nơi niệm Phật cho phụ nữ, hoặc để 

họ ngồi sau màn, ra vào theo cửa riêng, hai bên chẳng trông thấy nhau. 

Làm như vậy để làm gương cho làng xóm, mở bày khuôn phép tốt lành. 

Nếu để lung tung không giới hạn, lỡ người khác bắt chước theo, lâu ngày ắt 

nảy  sanh  mối  tệ.  Người  xưa  lập  pháp  tuy  là  thượng  thượng  nhân  vẫn  tuân 

theo khuôn phép của hạ hạ nhân nên tệ hại mới không nảy sanh! 



*  Những  thuyết  “đảnh  thánh,  nhãn  sanh  thiên”24   thật  sự  có  chứng  cứ, 

nhưng Quang sợ kẻ vô tri cứ chăm chút thăm dò hơi nóng lạnh. Ý tôi muốn 

nói  là: Nếu có tín  nguyện,  lâm chung chánh  niệm phân  minh, ắt được  vãng 

sanh, chẳng cần cứ  phải thăm dò  hơi  nóng lạnh để  làm chứng cứ! Cho  nên 

nói: Cũng chẳng phải chỉ có một cách. Chỉ e thăm dò nhiều lượt đến nỗi gây 

lầm lỡ [cho người đã mất]. Chẳng thể chẳng biết! 



* Hãy nên đem hết thảy việc nhà và ngay cả cái sắc thân của chính mình 

đây thảy đều buông toàn bộ  xuống  hết. Từ trong cái tâm chẳng  nhiễm  mảy 

trần  trì  thánh  hiệu  vạn  đức  hồng  danh,  nghĩ  mình  sắp  chết,  ngoại  trừ  việc 

niệm  Phật  cầu  tiếp  dẫn  chẳng  khởi  một  tạp  niệm  nào.  Làm  được  như  vậy, 

nếu  tuổi  thọ  đã  tận  sẽ  quyết  định  vãng  sanh  Tây  Phương,  siêu  phàm  nhập 

thánh. Nếu tuổi thọ chưa tận, sẽ quyết định tiêu nghiệp, lành bệnh, huệ rạng, 

phước cao. Nếu chẳng nghĩ như thế, cứ si ngốc chỉ cầu chóng lành bệnh thì 

chẳng những bệnh chẳng thể chóng lành, trái lại còn nặng thêm. Giả sử như 

tuổi thọ đã hết, ắt sẽ theo nghiệp chìm nổi vĩnh viễn không có dịp thoát khỏi 

nỗi khổ ở Sa Bà này! 



* Người lâm chung được trợ niệm ắt sẽ được vãng sanh. Ðã không được 

trợ niệm, lại còn khóc lóc, xáo động, khiến ái tình, sân hận khởi lên làm cho 

người  chết  khó  khỏi  bị  đọa  lạc.  Cực  hiểm,  cực  hiểm!  Ông  thành  tựu  được 

việc vãng sanh cho mẹ cũng là chánh nhân tịnh nghiệp của tam thế chư Phật. 

Ấy  là:  Ngay  trong  trần  lao  mà  hành  Phật  sự,  công  đức  ấy  thù  thắng  hơn 

những công đức tầm thường cả vạn phần. 



* Lâm Chung Châu Tiếp (mái chèo lâm chung) 



Phật chế Tăng khi mất phải hỏa thiêu vốn là để họ rời lìa được cái thân 

phần đoạn giả dối, chứng được Pháp Thân chân thường. Vì thế, từ khi Phật 

chế lập điều ấy đến nay, Tăng chúng kính dùng cấm chế ấy làm thường quy. 

Tiếc  là  đạo  pháp  ngày  càng  suy  đồi,  lâu  ngày  tệ  nạn  phát  sanh.  Như  nay 

Thích tử vội vàng lo hỏa thiêu cho xong việc, chẳng tuân cấm chế. Mỗi khi 

người bệnh vừa thở hắt ra, liền vội thay áo, dời động để kịp nhập khám một 

hai ngày, rồi liền hỏa thiêu. Có thể nói là rất trái nghịch chế định của Phật! 

Phật  nói con  người có tám thức, tức  là tri  thức. Năm  thức đầu  là Nhãn, 

Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân. Thức thứ sáu là Ý. Thức thứ bảy là Mạt Na, còn gọi là 

Truyền Tống Thức. Thức thứ tám là A Lại Da, còn gọi là Hàm Tàng Thức. 

Khi con người sanh ra, chỉ có thức thứ tám này đến trước nhất, các thức kia 

đến sau. Ðến lúc chết, thức thứ tám này cũng ra đi sau cùng; các thức khác 

lần lượt đi trước. 

Thức  thứ  tám  chính  là  linh  thức  của  con  người,  thế  tục  thường  gọi  là 

“linh  hồn”.  Thức  thứ  tám  này  thông  linh  nên  khi  con  người  mới  nhập  thai 

mẹ,  nó  liền  đến  trước.  Vì  thế,  con  trong  bụng  mẹ  liền  biết  hoạt  động.  Ðến 

khi chết, sau khi dứt hơi, nó chẳng đi ngay, phải đợi đến khi toàn thân lạnh 

giá, không còn một điểm nào còn ấm nữa, thức ấy mới chịu đi. Khi thức đã 

đi, thân này sẽ không còn mảy may tri giác nào. 

Nếu chỗ nào còn ấm là thức ấy còn chưa rời đi. Ðộng chạm đến vẫn biết 

đau khổ. Lúc ấy, kỵ nhất là các sự mặc áo, xếp chân, dời động v.v... Nếu hơi 

động đến sẽ đau khổ khó chịu đựng nổi; bất quá miệng không nói được, thân 

chẳng động được đó thôi! Xét theo kinh dạy, ba thứ hơi nóng, thọ  mạng và 

thức  thường  chẳng  rời  nhau.  Như  người  sống  có  hơi  ấm  thì  thức  còn  hiện 

hữu. Thức còn hiện hữu thì tuổi thọ chưa hết. Xưa nay có kẻ chết đi dăm ba 

bữa rồi sống lại, chép rõ ràng trong sách vở có thể tra cứu được. 

Nho  Giáo  cũng  có  cái  lễ  để  ba  ngày  rồi  mới  đại  liệm,  do  quyến  thuộc 

yêu mến, vẫn hy vọng người chết vạn nhất sống lại chăng? Còn Tăng sĩ ta, 

tuy chẳng mong sống lại, nhưng cũng chẳng thể chẳng quản gì đến nỗi thống 

khổ [của vong giả], cứ tự tiện dời động để kịp di quan, thiêu hóa. Lòng từ bi 

để đâu? Cổ nhân nói:  “Thố tử hồ bi, vật thương kỳ loại”  (thỏ chết, cáo buồn; 

loài vật thương xót nhau). Loài vật còn như thế, huống hồ cùng là loài người 

ư? Huống hồ lại còn cùng là Phật tử nữa ư? 

Vả nữa, thói đời khi đau đớn tột bậc sẽ dễ nổi sân tâm. Do sân tâm rất dễ 

bị đọa lạc. Như kinh nói vua A Kỳ Ðạt lập chùa tháp Phật, công đức vòi vọi. 

Lúc lâm chung, người hầu cầm quạt lỡ để rớt trúng mặt vua. Vua bị đau, nổi 

sân,  chết  đọa  làm  thân  rắn.  Nhờ  có  công  đức,  sau  gặp  được  sa-môn  vì  rắn 

thuyết pháp. Do nghe pháp nên bèn thoát thân rắn, được sanh lên trời. Xem 

đó, biết rằng: Khi thần thức của người chết chưa đi hẳn thì mặc áo, dời động 

và lập tức thiêu hóa ngay sẽ khiến người ấy đau đớn nổi sân, càng thêm đọa 

lạc, há chẳng phải là nhẫn tâm hại lý cố bày trò thảm độc ư? 

Hãy thử nghĩ người chết có oán cừu chi với mình; chỉ vì hảo tâm thành 

ra ác duyên! Nếu bảo sự còn mờ mịt, biết cậy vào đâu để suy xét, thì những 

điều chép trong kinh điển chẳng đáng tin chăng? Ðến giờ đây, các thói tệ lưu 

hành  nói chung  là do  người sống chẳng biết thương cho  nỗi khổ của  người 

chết, chỉ tính xong việc cho nhanh nên chẳng nhọc công xem kỹ ấm lạnh. Do 

đấy, trở thành thói quen, dù có ai nhắc đến lại cười là vu vơ, đến nỗi người 

chết phải chịu khổ nạn! Ô hô! Ðiều khổ nhất trên đời không gì bằng sanh tử. 

Sanh như rùa còn sống bị bóc  mai, tử như cua bị nhúng nước sôi. Tám khổ 

cùng nấu, đau đớn chẳng nói nổi! 

Xin những ai chăm sóc bệnh nhân hãy lưu tâm cẩn thận, chớ cùng bệnh 

nhân tán nhảm chuyện gẫu khiến tâm họ tán loạn, cũng đừng buồn bã, khóc 

kể  om  sòm.  Hãy  nên  khuyên  bệnh  nhân  buông  hết  thân  tâm,  một  dạ  niệm 

Phật  để  cầu  vãng  sanh.  Lại  nên  trợ  niệm  khiến  cho  bệnh  nhân  nương  theo 

tiếng  niệm  Phật  của  mình  để  nhớ  kỹ  trong  tâm.  Nếu  có  tiền  tài  hãy  thỉnh 

Tăng chúng chia ban niệm Phật, khiến cho tiếng niệm Phật ngày đêm không 

ngớt,  hòng  tai  người  bệnh  luôn  nghe  Phật  hiệu,  có  thể  quyết  định  nhờ  vào 

Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây  Phương.  Còn  như  không  có  tiền  của  thì  cả  nhà 

phát tâm trợ niệm để kết duyên cuối cùng. 

Về việc sắp đặt hậu sự, chớ bàn bạc ngay trước mặt bệnh nhân. Chỉ nên 

gõ dẫn khánh, cao tiếng niệm Phật, khiến cho từng câu lọt vào tai bệnh nhân 

ngõ hầu trong tâm người bệnh thường chẳng lìa Phật. Tiếng mõ vốn đục, trợ 

niệm lâm chung trọn chẳng nên dùng. Bệnh nhân nằm hay ngồi nên để tùy ý, 

chớ nên di động, cả nhà cứ chuyên tâm niệm Phật. Ðợi đến lúc toàn thân đã 

lạnh hết, tức là thần thức đã đi hết rồi, đợi thêm hai tiếng nữa mới được tắm 

rửa,  thay  áo.  Nếu  như  thân  đã  lạnh  hóa  cứng  thì  nên  dùng  nước  nóng  xoa 

nắn, dùng  vải thấm  nước  nóng áp  vào khủy tay, đầu  gối, cổ chân,  đợi  giây 

lát, những chỗ đó sẽ mềm mại trở lại. Lúc ấy mới xếp chân cho người chết 

nhập  quan.  Cho  đến  lúc  mọi  việc  xong  xuôi  hết  cả,  vẫn  phải  thường  niệm 

Phật. 

Tất cả  những  việc  như  lễ sám, tụng kinh  đều chẳng có  lợi  ích rộng  lớn 

bằng  niệm  Phật.  Phàm  hết  thảy  các  quyến  thuộc  dù  là  tại  gia  hay  xuất  gia 

đều phải tuân hành cách này thì kẻ còn, người mất đều được lợi ích lớn lao. 

Hơn nữa, Ðức Phật ta khi Niết Bàn, vốn nằm trên hông phải, cứ để như vậy 

nhập quan trà-tỳ. Người đời nay cứ thuận theo tự nhiên. Nếu ngồi mất thì đặt 

vào  khám.  Nếu  nằm  mất  thì  đặt  vào  quan  tài,  cốt  sao  thỏa  đáng.  Nhưng 

người  đời  nay  phong  tục  đã  thành  thói,  sợ  họ  chẳng  cho  như  vậy  là  đúng, 

cũng nên lắng nghe, suy nghĩ để quyết định sao cho tiện. 

Còn như người chết rồi có các cảnh tượng thiện ác, vốn là có chứng cứ 

thật sự. Người sanh vào thiện đạo hơi nóng từ dưới bốc lên trên; người sanh 

vào ác đạo, hơi nóng từ trên tỏa xuống dưới. Nếu như cả thân lạnh hết, khí 

nóng tụ lại trên đầu bèn là sanh trong thánh đạo. Hơi nóng ở mắt sanh trong 

thiên đạo, ở ngực sanh trong nhân đạo, ở bụng sanh ngạ quỷ đạo, ở gối sanh 

trong súc sanh đạo, ở bàn chân sanh trong địa ngục đạo. Vì thế có bài kệ: 

 Ðảnh thánh, nhãn sanh thiên,  

 Nhân tâm, ngạ quỷ phúc,  

 Súc sanh tất cái ly,  

 Ðịa ngục cước bản xuất.  

(Ðảnh: thánh; mắt: sanh thiên, 

Ngực: người, bụng: ngạ quỷ; 

Từ gối ra: súc sanh, 

Ðịa ngục: bàn chân nóng) 

Ôi!  Ðại  sự  sanh  tử chẳng  ai  tránh  được,  chỉ  có  một  điều  phải  thật  thận 

trọng:  người  săn  sóc  bệnh  nhân  phải  dùng  đồng  thể  bi  tâm  để  giúp  hoàn 

thành đại sự vãng sanh. Cổ nhân nói: 

 Ngã kiến tha nhân tử,  

 Ngã tâm nhiệt như hỏa,  

 Bất thị thục tha nhân,  

 Khán khán luân ngã đáo.  

(Ta thấy người khác chết, 

Ruột ta nóng như lửa, 

Nào phải mình ai kia, 

Rồi ta cũng đến lượt!) 

Nhân duyên, quả báo cảm ứng chẳng sai! Muốn cầu tự lợi trước phải lợi 

người! Soạn thiên  này để bảo khắp đồng bào, khẩn khoản  mong  mọi  người 

chú ý! 



---o0o--- 

4. Khuyên nên giữ lòng thành kính 



* Nhập đạo nhiều  môn, chỉ do chí hướng  mỗi người mà thâm nhập  một 

môn, trọn chẳng có một pháp nhất định. Nhưng nhất định phải: 1. Thành. 2. 

Cung kính. Hai điều này dù cho tất cả chư Phật tận đời vị lai đều xuất thế cả 

vẫn  chẳng  thể  khác  được.  Chúng  ta  đã  là  phàm  phu  sát  đất  muốn  mau  tiêu 

nghiệp lụy, mau chứng Vô Sanh, chẳng dốc sức vào hai việc này thì ví như 

cây không rễ lại mong tươi tốt, chim không cánh lại mong bay lên, có được 

hay chăng? 



* Thế tục đọc sách tuyệt không kính  nể. Sáng dậy, chẳng buồn rửa ráy, 

súc miệng. Ði tiêu xong chẳng thèm gột rửa. Hoặc còn bỏ sách nơi giường, 

ghế,  hoặc  làm  gối  lót  đầu  để  đêm  ngủ  đọc  luôn,  bỏ  chung  với  đồ  lót,  áo 

quần. Sách nào đặt trên bàn để đọc thì bỏ lẫn lộn với các vật khác, xem lời 

hiền  thánh  như  mớ  giấy  cũ  nát.  Hoàn  toàn  không  có  ý  chăm  chút,  không 

mảy may kính trọng. 

Thậm chí  những sách coi chơi của phụ  nữ những  nhà thư hương đều  là 

kinh  truyện,  tôi  tớ  những  nhà  giàu  có  lau  chùi  đồ  đạc  đều  dùng  [những  tờ 

giấy có in chép] văn chương. Bao thứ khinh nhờn khó lòng thuật tỉ mỉ. Thói 

tệ  tích  tập  đã  lâu,  quen  mắt  chẳng  quan  tâm  đến.  Nếu  chẳng  chỉ  rõ  họa 

phước, chắc chắn khó tránh lỗi khinh nhờn. Chưa được ích gì, đã mắc lỗi lớn 

trước! Thương những kẻ vô tri ấy nên phải chỉ dạy trước. 



* Một pháp niệm Phật thật rất giản dị, rất rộng, rất lớn, nhưng phải khẩn 

thiết chí thành  đến cùng cực  mới  hòng cảm  ứng đạo  giao, được lợi  ích thật 

sự ngay trong đời này! Nếu lười nhác, biếng trễ, không mảy may kính nể, dù 

gieo  được  viễn  nhân,  vẫn  mắc  tội  khinh  nhờn  chẳng  thể  tưởng  tượng  nổi. 

May ra được sanh vào cõi trời, cõi người, quyết khó lòng cao dự hải hội. 

Ðối  với  tượng  Phật  nên  tưởng  như  đức  Phật  thật,  chẳng  được  coi 

giống  như  gỗ,  đất,  đồng,  sắt  v.v...  Kinh  điển  chính  là  thầy  của  tam  thế 

chư Phật, là Pháp Thân xá-lợi của Như Lai, cũng nên xem như Ðức Phật 

thật sự, chẳng được coi như giấy mực. Lúc đối trước kinh tượng, hãy nên 

như trung thần thờ thánh chúa, như con hiếu đọc di chúc. Làm được như 

thế,  không  nghiệp  chướng  nào  chẳng  tiêu,  không  phước  huệ  nào  chẳng 

đủ! 

Hiện  tại,  hàng  sĩ  đại  phu  học  Phật  rất  nhiều,  nhưng  đa  số  chỉ  đọc  kinh 

văn,  hiểu  ý  nghĩa,  dùng  đó  để  phô  phang  ngoài  miệng  hòng  được  tiếng  là 

bậc thông gia mà thôi. Còn như cung kính, chí thành, y giáo tu trì, thật khó 

có được một ai! 

Tôi thường nói: “Muốn hưởng lợi ích thật sự từ Phật pháp, phải cầu nơi 

cung  kính.  Có  một  phần  cung  kính  sẽ  tiêu  được  một  phần  tội  nghiệp,  tăng 

một  phần  phước  huệ.  Có  mười  phần  cung  kính  sẽ  tiêu  được  mười  phần  tội 

nghiệp, tăng mười phần phước huệ. Nếu chẳng cung kính đến nỗi khinh mạn 

thì tội nghiệp càng tăng, phước huệ càng giảm. Buồn thay!” 



* Lễ, tụng, trì, niệm, các thứ tu trì đều phải lấy thành kính làm chủ. Nếu 

thành kính đến cùng cực thì công đức như trong kinh nói: Còn ở địa vị phàm 

phu chưa thể viên đắc, nhưng sở đắc cũng đã khó nghĩ khó bàn! Nếu không 

thành kính, có khác chi hát tuồng, những trò khổ, sướng, buồn, vui đều là giả 

trang,  chẳng  phát  xuất  từ  bên  trong.  Dù  có  công  đức,  cũng  chẳng  thể  vượt 

quá cái phước si ám của cõi nhân thiên đó thôi. Nhưng do cái si phước ấy ắt 

sẽ tạo ác nghiệp, cái khổ tương lai có lúc nào xong? 



* Nói đến thành, nói đến cung kính, lời lẽ ấy cả thế gian đều biết, nhưng 

đạo  lý  này  cả  thế  gian  đều  mê  muội.  Ông  X.  nọ  do  tội  nghiệp  sâu  nặng, 

mong  tội  nghiệp tiêu trừ để báo ân Phật, thường tìm cầu  những khuôn  mẫu 

tu trì tốt đẹp của cổ đức. Nhờ đó, ông biết rằng Thành và Cung Kính thật là 

bí  quyết  cực  diệu  để  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh  thoát  tử.  Vì  thế,  ông 

thường cùng kẻ hữu duyên nhắc đi, nhắc lại điều này. 



* Ðối với việc xem kinh, nếu muốn làm pháp sư để tuyên dương cho đại 

chúng  thì  hãy  đọc  kinh  văn  trước,  tiếp  đó  xem  các  chú  sớ.  Nếu  tinh  thần 

chẳng sung túc, kiến giải chẳng hơn người, chớ có mất công nhọc nhằn tâm 

lực, uổng phí năm tháng. 

Nếu muốn tùy phận được lợi ích thật sự, phải chí thành khẩn thiết thanh 

tịnh tam nghiệp. Hoặc trước hết phải đoan tọa chốc lát, lắng định thân tâm, 

rồi mới lễ Phật, đọc ra tiếng; hoặc chỉ im lặng xem. Hoặc lễ Phật xong, đoan 

tọa  chốc  lát,  sau  đó  mới  mở  kinh  [ra  xem].  Cũng  phải  thân  đoan  nghiêm, 

ngồi  ngay  ngắn  như  đối  trước  thánh  dung,  đích  thân  lắng  nghe  viên  âm, 

chẳng dám manh nha một niệm biếng nhác, chẳng dám khởi một niệm phân 

biệt. Ðọc một loạt từ đầu đến cuối, dù là văn hay nghĩa đều nhất loạt chẳng 

dùng lý lẽ để hiểu. 

Ðọc kinh  như thế, người  lợi căn đối  với  mỗi  mỗi  Không  lý sẽ lãnh  ngộ 

được,  chứng  pháp  Thật  Tướng;  còn  kẻ  căn  cơ  độn  kém  cũng  tiêu  trừ được 

nghiệp  chướng,  tăng  trưởng  phước  huệ.  Lục  Tổ  nói:  “Ðãn  khán  Kim  Cang 

 kinh,  tức  năng  minh  tâm  kiến  tánh” (chỉ  xem  kinh  Kim  Cang  liền  có  thể 

minh tâm  kiến  tánh) là  nói  về  cách  xem  kinh  như trên  đây,  cho  nên  bảo  là 

“đãn” (chỉ). Kinh Ðại Thừa đều có công năng minh tâm kiến tánh, chứ nào 

phải mình kinh Kim Cang? 

Nếu cứ một mực phân biệt câu này nghĩa như thế nào, đoạn này nghĩa là 

gì thì toàn là thuộc về phàm tình, vọng tưởng, xét đoán, suy lường, làm sao 

ngầm phù hợp với ý Phật, lãnh ngộ trọn vẹn ý kinh; nhân đó, nghiệp chướng 

tiêu  diệt,  phước  huệ  tăng  cao  cho  được?  Nếu  biết  cung  kính  thì  còn  gieo 

được  chút  thiện  căn.  Nếu  cứ  làm  giống  hệt  như cách  đọc  sách  Nho  của  kẻ 

học  rộng  sẽ  thành  hạng  người  vướng  phải  tội  khinh  nhờn  sừng  sững  như 

non, thăm thẳm như vực, dùng nhân lành chiêu lấy quả ác vậy. 

Cổ  nhân chuyên trọng  nghe kinh  vì  tâm chẳng thể khởi phân biệt. Như 

có người đọc kinh ra tiếng, một người khác ở cạnh nhiếp tâm lắng nghe mỗi 

chữ, mỗi câu cho thật phân minh. Tâm kẻ ấy chuyên chú, chẳng dám duyên 

theo hết thảy thanh sắc bên ngoài. Nếu chỉ hơi phóng túng liền bị đoạn tuyệt 

ngay, chẳng quán thông nổi văn nghĩa! 

Người tụng có kinh văn để nương theo, chẳng phải dốc trọn tâm, nhưng 

cũng phải tụng cho rõ ràng vì người nghe chỉ nhờ vào tiếng tụng. Nếu người 

tụng phóng túng một chút liền thành đứt đoạn. Nếu nghe được như thế, công 

đức bằng với công đức của người chí thành, cung kính tụng. Nếu người tụng 

chỉ thiếu cung kính đôi chút thì công đức khó bằng nổi kẻ nghe. 

Người đời  nay  xem  kinh  Phật  như giấy cũ. Trên án kinh để  lẫn các tạp 

vật. Cầm lấy kinh chẳng rửa tay, miệng chẳng súc sạch, lắc lư thân mình, giở 

chân,  rung  đùi,  thậm  chí  phóng  thí25  ,  gãi  chân,  buông  lung  hết  thảy  chẳng 

kiêng  sợ  gì,  còn  hòng  xem  kinh  để  được  phước,  tiêu  tội!  Chỉ  có  hạng  ma 

vương muốn diệt Phật pháp là tán thán, cho là hoạt bát viên dung, là phù hợp 

sâu xa với diệu đạo không chấp trước của Ðại Thừa! Hàng Phật tử chân thật 

tu  hành  trông  thấy  cảnh  ấy  chỉ  còn  biết  đau  xót  thầm,  nước  mắt  đầm  đìa, 

than thở ma quyến hoành hành, chẳng biết làm sao! 

Ngài Trí  Giả tụng kinh  hoát  nhiên đại  ngộ, lặng  lẽ  nhập định,  nào phải 

do tâm phân biệt mà được đâu! Một vị cổ đức chép kinh Pháp Hoa, nhất tâm 

chuyên chú liền đạt “niệm cực tình vong”, cho đến lúc trời tối mịt vẫn chép 

kinh như thường. Thị giả vào hỏi trời đã tối mịt sao vẫn còn chép, Ngài liền 

xòe tay ra, chẳng trông thấy lòng bàn tay. Xem kinh như thế là cũng chuyên 

tâm  dốc  chí  giống  như  tham  thiền  khán  thoại  đầu,  trì  chú,  niệm  Phật.  Do 

dụng lực lâu ngày, sẽ có một ngày được hoát nhiên quán thông. 

Minh Tuyết Kiệu Tín thiền sư, người ở Phủ Thành, Ninh Ba không biết 

chữ, trung niên xuất gia, tận lực khổ công tham cứu, nhẫn được những việc 

người  khác chẳng  thể  nhẫn,  làm được  việc  người khác chẳng thể  làm.  Khổ 

hạnh của ngài người khác khó đạt được. Lâu ngày, đại triệt, đại ngộ, miệng 

nói  ra  điều  gì  đều  khéo  léo  khế  hợp  cùng  Thiền  cơ.  Tuy  chẳng  biết  chữ, 

chẳng viết được, nhưng lâu ngày Ngài liền biết chữ! Lâu sau, Ngài còn tung 

hoành ngọn bút, nghiễm nhiên trở thành một bậc đại thư pháp. 

Những  sự  lợi  ích  này  đều  là  từ  chẳng  phân  biệt,  chuyên  tinh  tham  cứu 

mà có. Người xem kinh cũng nên lấy đó làm gương! 



*  Lúc  xem  kinh  tuyệt  đối  chẳng  được  khởi  tâm  phân  biệt  thì  tự  nhiên 

vọng  tưởng  phải  tiềm  phục,  thiên  chân  phát  hiện.  Nếu  muốn  nghiên  cứu 

nghĩa  lý  hoặc  giở  xem  các  chú  sớ  hãy  dành  một  thời  gian  khác  để  chuyên 

nghiên cứu. Trong lúc nghiên cứu, tuy chẳng nghiêm túc như lúc xem kinh, 

cũng chẳng được hoàn toàn không cung kính. Bất quá, so với lúc xem kinh, 

thư thái hơn một chút. 

Nghiệp  chưa  thể  tiêu,  trí  chưa  thể  rạng  thì  phải  lấy  việc  xem  kinh  làm 

chính, việc nghiên cứu chỉ đại lược kèm theo. Nếu không, suốt ngày quanh 

năm chỉ lo nghiên cứu, dù nghiên cứu đến mức như vẹt mây thấy mặt trăng, 

mở cửa thấy  núi, cũng chỉ  là bàn suông  ngoài  miệng, chẳng  hề can hệ  mảy 

may đến thân tâm, tánh mạng, sanh tử chi cả! Ngày ba mươi tháng Chạp xảy 

đến chẳng dùng được mảy may! 

Nếu có thể xem kinh [theo cách] như trên vừa nói, ắt sẽ nghiệp tiêu, trí 

rạng, ba thứ tình kiến sẽ trở về “chốn quê hương chẳng hề tồn tại” (ý nói: sẽ 

biến mất không tăm tích). Nếu chẳng xem kinh được như thế, chẳng những 

ba  thứ  tình  kiến  chưa  chắc  chẳng  sanh,  còn  e  do  sức  túc  nghiệp,  tà  kiến  sẽ 

phát khởi, bác không nhân quả, và các thứ phiền não: giết, trộm, dâm, dối sẽ 

nối  tiếp  nhau  nổi  dậy  như  lửa  cháy  hừng  hực,  nhưng  vẫn  cứ  cho  mình  là 

người hành Ðại Thừa, hết thảy vô ngại! Lại còn vin vào câu nói  “Tâm bình 

 hà lao trì giới?”  (tâm bình nào phải nhọc công giữ giới?) của Lục Tổ để cho 

rằng  phá  hết  các  giới  mà  chẳng  phá  mới  thật  sự  là  trì  giới.  Thật  là  tu  hành 

khó đạt chân pháp vậy! 

Sở  dĩ  chư  Phật,  chư  Tổ  chủ  trương  Tịnh  Ðộ  là  để  nhờ  vào  Phật  từ  lực 

chế phục  nghiệp  lực, chẳng cho chúng phát  hiện. Vì thế  nên  lấy  niệm  Phật 

làm chánh, xem kinh làm trợ hạnh! 



* Ðức Như Lai đã diệt  độ,  những cái còn  lại chỉ  là kinh  và tượng. Nếu 

coi  tượng  bằng  đất,  gỗ,  vàng,  tượng  vẽ  v.v...  là  đức  Phật  thật  sẽ  diệt  được 

nghiệp  chướng,  phá  được  phiền  hoặc,  chứng  tam  muội,  thoát  sanh  tử.  Nếu 

coi đó chỉ là đất, gỗ, vàng, tranh vẽ thì tượng cũng chỉ là đất, gỗ, vàng, tranh 

vẽ  mà thôi! Nếu khinh  nhờn đất,  gỗ,  vàng, tranh  vẽ chẳng có  lỗi  gì,  nhưng 

nếu khinh nhờn tượng Phật bằng đất, gỗ, vàng, tranh vẽ thì tội tầy trời. Ðọc 

tụng kinh Phật, lời Tổ, phải coi như Phật tổ đang hiện diện nói cho ta nghe, 

chẳng dám móng khởi chút biếng nhác nào! 

Làm  được  như  vậy,  tôi  bảo  người  ấy  ắt  sẽ  cao  đăng  chín  phẩm  ngay 

trong đời này. Nếu không, chỉ là dạo chơi trong pháp môn, bất quá được lợi 

ích là biết nhiều, thấy nhiều, nói được rành rẽ, chứ chẳng mảy may thọ dụng 

được lợi ích chân thật chi, vẫn chỉ là chuyện nghe bên đường, nói bên lề mà 

thôi! Cổ nhân đối với Tam Bảo đều giữ lòng tôn kính thật sự, chứ chẳng chỉ 

bàn  bạc  ơ  hờ  rồi  thôi.  Người  đời  nay  miệng  còn  chẳng  buồn  bàn  đến  một 

chữ, huống là thực hành ư? 



*  Ấn  Quang  thấy  những  người  trích  máu  chép  kinh  gần  đây  chỉ  là  tạo 

nghiệp vì trọn chẳng cung kính. Mỗi lần trích máu, liền trích rất nhiều. Vào 

tiết Xuân Thu, qua hai ba ngày máu liền hư thối. Mùa Hạ, để nửa ngày máu 

liền  tanh  hôi,  vẫn  cứ dùng  để  chép.  Có  người  còn  đem  máu  phơi  khô,  mỗi 

lần chép liền dùng nước hòa máu khô nghiền ra để chép. Lại còn chép luộm 

thuộm, chẳng cung kính mảy may. 

Ðúng là trò trẻ con đùa giỡn, chẳng phải là dùng máu để biểu lộ lòng chí 

thành,  mà  chỉ  là  trích  máu  chép  kinh  để  đoạt  cái  danh  mình  là  người  chân 

thật tu hành thôi! 



*  Chép  kinh  chẳng  giống  như  viết  tự  bình26  ,  chủ  yếu  là  dốc  tinh  thần 

vào, chứ chẳng cần xinh khéo. Chép kinh nên như tiến sĩ chép sách. Mỗi một 

nét bút chẳng được cẩu thả, viết tắt. Dạng chữ dùng phải là dạng chánh thức. 

Nếu  tọa  hạ27    viết  theo  thể  loại  viết  trát  là  không  được.  Xưa  nay,  người  ta 

hay  dùng  các  thể  loại  hành  thư  hay  thảo  thư  để  chép  kinh,  Quang  tôi  tuyệt 

đối chẳng tán thành! 



* Người  đời  nay chép  kinh  mặc sức  ngoáy bút, thật chẳng phải  là chép 

kinh, chỉ là mượn dịp để luyện chữ đồng thời lưu lại bút tích cho hậu thế đó 

thôi!  Chép  kinh  như thế  không  phải  là  hoàn  toàn  vô  ích,  nhưng  chẳng  qua 

chỉ  tạo  thành  cái  nhân  đắc  độ  trong  đời  tương  lai,  mà  cái  tội  khinh  nhờn 

cũng chẳng nhỏ nhặt gì! 



*  ... (lược bỏ đoạn  này không  dịch vì  Tổ luận về thể loại chữ nên dùng 

 để chép kinh. Ngài trách một vị cư sĩ khi chép kinh đã nệ cổ, tự tiện sửa đổi 

 những  chữ  trong  kinh  theo  lối viết  cổ.  Thiển  nghĩ,  đoạn  này  vô  ích  đối  với 

 những độc giả không biết chữ Hán, nên không dịch ra) 

   

* Nếu đối với pháp  môn Tịnh Ðộ chẳng thể dốc hết một lòng quyết chí 

tu trì; đối với việc tuân giữ lòng thành kính, khắc kỷ, giữ lễ cứ muốn cho là 

chẳng  muốn  chấp  trước,  hòng  khéo  che  đậy  những  thứ  sơ  sài,  tán  loạn, 

phóng dật, thì  những  lợi  ích  ngài đạt được chẳng  giống  với cái  hiểu biết từ 

chỗ thấy hiểu kém cỏi của Quang tôi. Những điều khác trong bộ Văn Sao tạp 

nhạp của Quang đã nói đủ cả, nên chẳng dông dài nữa. 

Ðối  với  việc  xem kinh, chỉ có cung kính  mới được  lợi  ích  thật sự. Nếu 

chẳng cung kính, dù có được lợi  ích thì  lợi  ích ấy chẳng qua  là nương theo 

kinh văn hiểu ý nghĩa, chứ nghiệp tiêu, trí rạng, thầm ngộ tự tâm trọn chẳng 

thể cầu  may như thế được! Huống hồ còn đeo cái lỗi khinh nhờn chẳng thể 

nói hết nổi được! Ðây chính là bệnh chung của cả thế gian, thật là buồn đau, 

khóc hận, thở dài sườn sượt vậy! 



*  Chẳng  thể  lập  riêng  nghi  thức  lễ  Phật  cho  người  cực  bận.  Chỉ  chí 

thành,  khẩn  thiết,  miệng  xưng  Phật  hiệu,  thân  lễ  chân  Phật,  cứ  thành  kính 

như Phật đang hiện diện là được! 



*  Chẳng  thể  lễ  bái  xá  lợi,  chẳng  thể  thân  cận  tùng  lâm,  cũng  chẳng  sai 

sót gì! Cốt sao trông thấy tượng Phật liền tưởng như đức Phật thật; thấy kinh 

Phật, lời Tổ, tưởng Phật, tưởng Tổ đang đích thân giảng dạy cho mình. Chí 

cung  chí  kính,  chẳng  lười  nhác,  chẳng  xao  nhãng  chính  là  suốt  ngày  thấy 

Phật, suốt ngày thân cận chư Phật, Bồ Tát, Tổ Sư, thiện tri thức, xá lợi, tùng 

lâm. 



* Tri thức gởi vải trắng cho biết đến năm Nhâm Ngọ sẽ in. Ðiều này tội 

lỗi  đến  mức  cùng  cực,  bởi  lẽ  đã  sử  dụng  danh  hiệu  Bồ  Tát  một  cách  điếm 

nhục, khinh  nhờn đến  mức cùng tột.  Huống  hồ có  nơi còn khinh  miệt  ngồi 

lên  nữa. Năm Quang  Tự thứ 20, tôi từng thấy  một lần ở Phổ Ðà,  năm  21 ở 

chùa A Dục Vương lại thấy. Tôi lấy làm lạ, than cùng điện chủ điện Xá Lợi. 

Ông bảo: “Ðấy là phong tục của vùng Ninh Ba”. Tôi tự thẹn mình không có 

sức để ngăn  ngừa thói tục  xấu ác  này. Nếu  như Quang tôi  là chủ  nhân  một 

phương ắt sẽ đến nơi thanh minh lỗi hại của việc này, ngõ hầu những người 

có tín tâm chỉ được lợi ích, chẳng mắc điều tổn hại ấy! 



*  Hết  thảy  tôn  kinh  Ðại  Thừa  Hiển  Mật  đức  Ðại  Giác  Thế  Tôn  đã  nói 

đều  dạy  lý  vốn  duy  tâm,  đạo  hợp  Thật  Tướng,  khắp  ba  đời  chẳng  đổi,  cả 

mười cõi cùng tuân trở  về nguồn, quay  lại cội,  là đạo sư của chư Phật, dẹp 

khổ,  ban  vui,  là  cha  lành  của  chúng  sanh.  Nếu  có  thể  dốc  cạn  lòng  thành 

kính  lễ tụng, thọ trì thì  mình  lẫn  người đều được lợi  ích thù thắng, u - hiển 

cùng  gội  ân  quang,  như Như Ý  châu,  như  vô  tận  tạng,  lấy  chẳng  hết,  dùng 

chẳng tận, tùy tâm hiện lượng, sở nguyện đều mãn. 

Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  Cầu  vợ  được  vợ,  cầu  con  được  con,  cầu  tam 

muội được tam muội, cầu trường thọ được trường thọ. Như thế cho đến cầu 

Niết Bàn được đại Niết Bàn. Ðại Niết Bàn là cứu cánh quả đức. Nếu luận về 

Như  Lai  bổn  tâm  thì  thật  sự  toàn  bộ  Khế  Kinh  chỉ  là  để  giảng  điều  này. 

Nhưng chúng sanh chí  nguyện  hẹp kém, chưa chí  thành đến  mức cùng cực 

nên chẳng thể khế nhập ngay được. 

Vì thế, phải thuận theo tâm hạnh của họ để thỏa mãn sở nguyện của mỗi 

người. Nếu là bậc túc căn sâu dày sẽ liền đốn minh tự tánh, triệt chứng duy 

tâm, phá phiền hoặc, tiến ngay vào Bồ Ðề, viên mãn phước huệ, mau thành 

Giác Ðạo để đạt được toàn bộ  lợi  ích của Khế  Kinh, phô trọn bản  hoài của 

Như Lai. 

Ví  như  một  trận  mưa  thấm  khắp,  cỏ  cây  đều  tươi  tốt.  Cây  lớn  sẽ  chọc 

mây, che lấp ánh mặt trời; cây nhỏ sẽ dài phân, tăng tấc. Ðạo vốn duy nhất 

Chân Như, nhưng tùy tâm mà lợi ích có thù thắng, có kém hèn. Nhưng nếu 

đã trồng thiện căn, rốt rồi cũng thành Phật quả. Dù chẳng thể đạt được ngay 

lợi ích lớn lao, cũng tạo thành nhân độ thoát. Nghe tiếng cái trống bôi thuốc 

độc, xa gần đều chết. Ăn chút kim cang, quyết định chẳng tiêu. Trước phải 

dùng dục để lôi kéo, sau mới hòng chứng nhập Phật trí, là nói về lẽ này đấy! 



*  Kinh  dạy  thân  người khó được, Phật pháp khó  nghe. Nếu chẳng  phải 

xưa đã có nhân duyên, tựa đề các bộ kinh Phật còn chẳng được nghe, huống 

là được thọ trì, đọc  tụng  hòng tu  nhân chứng  quả? Nhưng  những  điều Như 

Lai đã dạy chỉ dựa trên lý vốn sẵn có trong tâm của chúng sanh. Ngoài tâm 

tánh ra, trọn không có một pháp nào để được! 

Nhưng  chúng  sanh  còn  mê,  chẳng  thể  liễu  tri,  huyễn  sanh  vọng  tưởng 

chấp trước đối với Chân Như Thật Tướng. Do vậy khởi tham - sân - si, tạo 

giết - trộm - dâm, mê trí huệ trở thành phiền não, khiến thường trụ trở thành 

sanh diệt, trải bao kiếp số nhiều như bụi trần, chẳng thể trở lại. May gặp các 

kinh điển Ðại Thừa hiển mật do đức Như Lai nói, mới biết hạt châu vẫn còn 

nguyên nơi vạt áo, Phật tánh vẫn thường còn, kẻ hèn hạ làm khách đó vốn là 

con ông trưởng giả. Trời người sáu nẻo nào phải chỗ mình ở, Thật Báo, Tịch 

Quang chính là quê nhà sẵn có. 

Nghĩ lại từ vô thỉ đến nay, chưa được nghe Phật nói, tuy sẵn đủ tâm tánh 

này,  vô  cớ  phải  chịu  luân  hồi  oan  uổng!  Thật  đúng  là  đau  đớn  ứa  lệ,  tiếng 

[gào khóc] vang động cõi đại thiên! Lòng tan từng  mảnh, ruột đứt từng tấc. 

Ân ấy, đức ấy hơn hẳn thiên địa, cha mẹ cả trăm ngàn vạn lần. Thân nghiền, 

xương nát chẳng báo đáp nổi! 



* Tăng, tục ngày nay giở xem kinh Phật chẳng mảy may cung kính, bao 

thứ khinh nhờn khó thể thuật tỉ mỉ từng thứ. Thói quen lưu hành đã lâu, coi 

đó  là thuận  mắt,  những điều  khinh  nhờn khó bề kể  hết. Coi pháp  ngôn của 

Như Lai như giấy cũ rách nát. 

Ðừng nói chi kẻ chẳng biết chỉ thú của kinh, trọn không lợi ích; ngay cả 

những người hiểu sâu xa nghĩa kinh cũng chỉ là tam muội nơi cửa miệng, tỏa 

sáng  ngoài  mặt.  Như kẻ  đói  kể  chuyện  ăn,  như  người  nghèo  đếm  của  báu, 

tuy có công nghiên cứu, tuyệt không được ích lợi thực chứng! Huống hồ cái 

tội khinh  nhờn đã  ngập cả trời, nên thời  hạn thọ khổ phải đâu chỉ  hết kiếp! 

Tuy là nhân lành, chiêu cảm ngược thành ác quả. Dù có thành cái nhân đắc 

độ cho tương lai, khó tránh nhiều kiếp chịu đủ các khổ. 

Ðem tấm  lòng ôm ấp  nỗi thảm thương  này dám bày tỏ  những điều  rơm 

rác để mong ai nấy vâng làm theo lời Phật, ngõ hầu chỉ được lợi ích, chẳng 

bị tổn hại. 



* Kinh Kim Cang nói:  “Như chỗ nào có kinh điển thì chỗ đó có Phật, là 

 đệ tử phải tôn trọng” .  Lại  nói:  “Nơi nơi chốn chốn nếu có kinh này thì hết 

 thảy thế gian, trời, người, a-tu-la đều phải nên cúng dường. Phải biết chỗ ấy 

 chính là tháp [Phật], đều phải nên cung kính, làm lễ, nhiễu quanh, dùng các 

 thứ hoa hương để rải lên trên ấy.  Vì sao  phải như vậy? Là vì hết thảy chư 

 Phật và pháp  Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác của chư  Phật  đều xuất 

 phát từ kinh này”.  

Trong các kinh Ðại Thừa, kinh nào cũng dạy người phải cung kính kinh 

điển,  chứ chẳng  phải  một  kinh.  Ấy  là  vì  các  kinh  Ðại  Thừa  là  mẹ  của  chư 

Phật, là thầy của Bồ Tát, là Pháp Thân xá-lợi của tam thế Như Lai, là thuyền 

từ thoát khổ của cửu giới chúng sanh. Dù cao đăng Phật Quả, vẫn còn phải 

kính  pháp  hòng  báo  đền  nguồn  gốc,  chẳng  quên  đại  ân.  Vì  thế,  kinh  Niết 

Bàn nói:  “Pháp là mẹ Phật, Phật từ Pháp sanh”.  

Tam  thế  Như  Lai  đều  cúng  dường  Pháp;  huống  hồ  phàm  phu  sát  đất 

khắp  thân  toàn  là  nghiệp  lực,  như  tội  nặng  bị  tù,  giam  cầm  trong  ngục  lâu 

ngày, không do đâu được thoát ra! May sao nhờ thiện căn túc thế được thấy 

kinh  Phật, như tù được lệnh phóng thích,  mừng rỡ  vô  ngần, bèn dùng  ngay 

pháp ấy để  mãi  mãi  từ biệt tam  giới,  vĩnh  viễn  xuất  ly  lao  ngục sanh tử, tự 

chứng tam thân, về thẳng quê nhà Niết Bàn. Nhờ nghe kinh mà được vô biên 

lợi ích, há nên do tri kiến cuồng vọng bèn chẳng kiêng nể, khác nào tục nho 

đọc sách, tự tiện khinh nhờn ư? 



*  Ðạo  của  Thánh  Hiền  chỉ  là  Thành  và  Minh.  Thánh,  Cuồng  phân  biệt 

chỉ trong một niệm. Chẳng niệm Thánh ắt biến thành Cuồng, khắc chế cuồng 

niệm bèn trở thành Thánh. Lẽ nắm - buông, được - mất ví như thuyền chèo 

ngược  nước,  chẳng  tiến  phải  lùi,  chẳng  thể  chẳng  gắng  sức  chống  chọi  mà 

lơi lỏng chút nào. 

Phải  biết  rằng  một  chữ  Thành,  thánh  lẫn  phàm  cùng  có  một  Chân  Tâm 

hệt như nhau chẳng khác. Một chữ Minh phải luôn giữ gìn, xem xét, là cách 

để  đạt  đạo  từ  phàm  chí  thánh.  Nhưng  trong  địa  vị  phàm  phu,  trong  những 

sinh  hoạt  hằng  ngày,  muôn  cảnh  chen  nhau,  chẳng  nhận  biết,  soi  xét  một 

cảnh  sẽ  khó  tránh  trong  chớp  mắt  liền  nẩy  sanh  những  tình  tưởng  trái  lẽ. 

Tình tưởng ấy đã sanh, chân tâm liền bị vướng mối tệ, nên hành vi nào cũng 

đều chẳng trung chánh. Nếu chẳng  vận dụng  một phen công phu thiết thực 

trừ  khử  cho  sạch  thì  ngày  càng  tệ  hơn,  chẳng  biết  đã  tuột  xuống  tận  đáy. 

Uổng cho cái tâm làm thánh sẵn có vĩnh viễn bị chìm đắm trong loài phàm 

ngu, chẳng đáng buồn sao? 

Nhưng  làm thánh chẳng khó, chỉ  là tự làm sáng cái đức sáng của chính 

mình. Muốn  làm sáng cái  đức sáng thì phải từ “trí tri cách  vật”  mà  hạ  thủ. 

Nếu chẳng thể cực lực hiểu rõ, trừ khử những mối nhân dục (tham muốn của 

con người) thì Chân Tri sẵn có quyết khó thể hiển hiện triệt để được! 



* Dù là trai chủ thỉnh pháp hay các Sư tác pháp, ai nấy đều kiệt thành tận 

kính thì lợi ích chẳng thể nói được nổi. Như Xuân về, khắp cõi đất thảo mộc 

đều nảy nở xanh tươi; trăng sáng vằng vặc giữa trời, sông ngòi thảy đều hiện 

bóng. Do đó, người đương sống sẽ nghiệp tiêu, trí rạng, chướng tận, phước 

tăng,  tiên  vong  đều  sanh  Tịnh  Ðộ,  sở  cầu  không  gì  chẳng  được  toại  ý,  lại 

khiến  cho  oán  thân  bao  kiếp,  pháp  giới  hàm  thức  cùng  gội  Tam  Bảo  ân 

quang, cùng kết duyên chủng Bồ Ðề. 

Nếu trai chủ chẳng thành kính thì công đức xuất tiền chỉ hữu hạn, nhưng 

tội  lỗi  khinh  mạn  thì  vô  cùng.  Tăng  chúng  chẳng  thành  kính,  chính  là  thổi 

ống  bễ  thành  kinh,  gõ  chày  cối  thành  lễ28  ,  lúc  Tam  Bảo,  long  thiên  giáng 

lâm cứ xử sự lỗ mãng, luộm thuộm, tắc trách, mà không đến nỗi núi tội ngất 

ngưởng, biển phước cạn khô, sống  mắc tai vạ, chết bị  đày phạt  há có  được 

chăng? 

---o0o--- 

Phần 4  

VI. KHUYÊN CHÚ TRỌNG NHÂN QUẢ 

1. Luận về lý nhân quả 



* Một pháp  nhân quả  là bước đầu  nhập  môn của  Phật  giáo,  mà cũng  là 

kế sách trọng yếu để thành ý, chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên 

hạ. 



*  Nhân  quả  là  phương  tiện  lớn  lao  để  thánh  nhân  thế  gian  và  xuất  thế 

gian bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh. Nếu nay chẳng lấy nhân quả làm 

nhiệm vụ cấp bách để cứu quốc, cứu dân, dù ông có trí xảo, đạo đức cao siêu 

đến  mấy  cũng  chỉ  uổng  công,  vì  chẳng  giảng  đạo  lý  cũng  như  không  có 

vương pháp vậy! 



* Thánh hiền đời xưa không ai là chẳng dè dặt, kinh sợ để tự rèn luyện, 

gìn giữ mình, nên tâm họ chẳng bị cảnh phú quý, cùng - thông xoay chuyển. 

Cùng thì  riêng thân  mình thiện, đạt thì khiến cả thiên  hạ cùng thiện. Người 

đời  nay,  trong  những  hành  vi,  lời  lẽ  thường  ngày,  trong  vòng  cha  con,  anh 

em, chồng vợ, mỗi mỗi đều chẳng thể như pháp. 

Người có chút tri kiến bèn lầm mong làm  bậc cao nhân lỗi lạc: chưa có 

quyền bèn mặc tình cuồng vọng luận nghị mù quáng để mê hoặc người đời; 

đã có quyền  vị rồi, bèn tỏ  rõ cái ác niệm  bạo ngược tàn  nước hại dân. Gốc 

bệnh là do lúc ban đầu, cha mẹ, thầy bạn chưa từng dùng đạo nhân quả báo 

ứng để chỉ bảo cho kẻ ấy. Nếu biết nhân quả báo ứng đôi chút thì khởi tâm 

động  niệm  ắt  đều  kiêng  dè,  chẳng  dám  phóng  túng.  Dù  chẳng  mong  thành 

thánh, thành hiền, muốn chẳng kinh sợ, dè dặt như vào vực sâu, như đi trên 

băng mỏng cũng không thể được! 

Vì thế,  những  người thiên tư cao phải bắt  đầu từ  những điều thiển cận, 

chớ cho là điều lành nhỏ nên không làm, chớ cho là điều ác nhỏ rồi cứ làm. 

Cứ vun bồi từng ít một sẽ thành tánh. Ví như cây nhỏ đã mọc thẳng, đến lớn 

muốn uốn cong chẳng thể được! 



* Y gia trị bệnh, gấp thì trị ngọn, thong thả bèn trị gốc. Ví như có người 

yết hầu ủng thũng, ăn uống khó nuốt xuống, thở ra khó khăn; trước hết phải 

tiêu trừ chứng thũng, sau đấy mới căn cứ trên gốc bệnh, điều hòa tạng phủ. 

Nếu chẳng trừ trước chứng thũng ấy, người đó lăn đùng ra chết, dù có lương 

phương, diệu dược trị được gốc bệnh cũng chẳng làm gì được! 

Nhân  quả  chính  là  diệu  pháp  để  tiêu  trừ  chứng  bệnh  thũng  ngày  nay; 

nhưng một pháp Nhân Quả trị được bệnh cả gốc lẫn ngọn. Kẻ sơ cơ nương 

vào đó sẽ cải ác tu thiện. Người thông hiểu nương theo đó có thể đoạn Hoặc 

chứng Chân, thông trên, suốt dưới. Dù là hàng phàm phu sát đất cho đến bậc 

viên mãn Phật Quả đều chẳng thể lìa pháp này, chứ nhân quả nào phải chỉ trị 

được mỗi bệnh ngọn ư! 



*  Một  pháp  nhân  quả  chính  là  lò  luyện  lớn  để  nung  phàm,  luyện  thánh 

của thánh nhân thế gian, xuất thế gian. Nếu lúc ban đầu chẳng hiểu rõ nhân 

quả thì sau khi đã thông Tông, thông Giáo, sẽ rất có thể bị lầm lẫn nhân quả. 

Ðã lầm nhân quả, đọa lạc ắt sẽ có phần, không cách gì siêu thăng. Ðừng bảo 

lý  này thiển cận  rồi coi  thường! Đức Như Lai đã thành Chánh Giác, chúng 

sanh đọa lạc tam đồ đều chẳng ra ngoài nhân quả. 

Nhưng  tâm  lượng  của  phàm  phu  hẹp  nhỏ,  có  lẽ  không  lãnh  hội  được 

những lẽ nhân quả lớn lao đã nói trong kinh. Hãy dùng những điều thiển cận 

trong thế gian để làm phương tiện lãnh hội những điều thù thắng ấy. Chẳng 

hạn  như  đối  với  bài  Âm  Chất  Văn  của  Văn  Xương  Ðế  Quân,  sách  Thái 

Thượng Cảm Ứng  v.v... xin  hãy  đọc kỹ, suy  xét tường tận,  làm  theo, thì ai 

nấy đều là lương dân, người người đều có thể liễu sanh thoát tử. 

Năm  trước,  Quang  từng  khắc  An  Sĩ  Toàn  Thư,  bản  khắc  để  tại  Dương 

Châu,  các  nơi  phát  hành  kinh  đều  có.  Cuốn  sách  này  thật  là  một  tác  phẩm 

trọng yếu để làm cõi đời hiền dịu, dân chúng hiền lành vậy! 



* Xưa kia, ông  Bạch Cư Dị  hỏi Ô Sào thiền sư: “Thế  nào  là đại  ý Phật 

pháp?” Ngài Ô Sào đáp: “Ðừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành”. Họ 

Bạch bảo: “Hai câu nói ấy, đứa bé lên ba cũng nói được”. Ngài Ô Sào bảo: 

“Tuy đứa bé lên ba nói được, ông già tám mươi làm chẳng xong”. Phải biết 

lời nói này chính là lời nói thiết yếu quan trọng nhất đối với hết thảy người 

học Phật. 



* Hai câu “Ðừng làm các điều ác...” chính là đại ý của hết thảy kinh giới 

của tam thế chư Phật, chớ nên coi thường. Ngay trong mỗi ý niệm vừa phát 

khởi của chính mình hãy nên suy xét kỹ, nếu có thể suy xét đến cùng cực thì 

còn có thể thành được Phật đạo, huống hồ là các quả vị phước huệ khác nữa! 



* Dạy  giới  thiện (ngũ  giới, thập thiện) để  mở  ra con đường trời - người 

phẳng phiu. Hiển nhân quả để bày phương cách xu tỵ (xu là hướng tới, tỵ là 

tránh né) tốt lành. Nói đến giới thiện thì: 

a. Ngũ Giới: 

Chẳng sát là Nhân; chẳng trộm là Nghĩa; chẳng tà dâm là Lễ; chẳng nói 

dối là Tín; chẳng uống rượu thì tâm thường trong trẻo, chí ngưng lặng, thần 

chẳng  hôn  mê  nên  lý  hiện, tức  là Trí. Trì  trọn Ngũ Giới chẳng đọa tam đồ, 

luôn  sanh  trong  nhân  đạo.  Năm  điều  này  nói  chung  tương  đồng  với  Ngũ 

Thường  (nhân,  nghĩa,  lễ, trí, tín) của đạo Nho,  nhưng Nho  giáo chỉ dạy tận 

nghĩa, nhà Phật còn giảng thêm về quả báo. 

b. Thập Thiện: 

Chẳng giết, chẳng trộm, chẳng tà dâm, gọi là ba nghiệp nơi thân. Chẳng 

nói dối, chẳng nói thêu dệt, chẳng nói lưỡi đôi chiều, chẳng ác khẩu, gọi là 

bốn  nghiệp  nơi  miệng.  Chẳng  tham,  chẳng  sân,  chẳng  si,  gọi  là  ba  nghiệp 

nơi  ý. Những điều  này  xét  về đại thể, giống  như Ngũ Giới, nhưng  ngũ  giới 

đa  phần  nói  về  thân,  Thập  Thiện  đa  phần  nói  về  Tâm.  Ðầy  đủ  Thập  Thiện 

quyết định sanh vào thiên giới. 

Còn  như các  điều  dạy  về  luân  lý  như  hiếu  với  cha,  từ  với  con,  kính 

anh, nhường em... đều là muốn cho ai nấy đều tận bổn phận không khiếm 

khuyết,  thuận  theo  tướng  thế  gian  để  tu  pháp  xuất  thế.  Nếu  nói  rộng  về 

nhân quả báo  ứng thì  hào  ly chẳng sai. Ðọa địa  ngục  hay sanh thiên chỉ 

do tự mình chiêu cảm lấy. Ðức Như Lai tâm bi chí cực, muốn cho chúng 

sanh  vĩnh  viễn  lìa  khổ,  chỉ  hưởng  các  điều  vui;  vì  thế,  Ngài  chẳng  tiếc 

hiện tướng lưỡi rộng dài, vì các chúng sanh tận tình tuyên diễn. 

Kinh dạy:  “Bồ Tát úy nhân, chúng sanh úy quả”  (Bồ Tát sợ nhân, chúng 

sanh  sợ  quả).  Nếu  chẳng  muốn  nhận  quả  khổ,  phải  đoạn  trừ  nhân  ác  trước 

đã! Nếu luôn tu thiện nhân, ắt quyết định thường hưởng quả vui! Ðây chính 

là  điều  kinh  Thư  bảo:  “Tác  thiện  giáng  tường,  tác  bất  thiện  giáng 

 ương” (Làm thiện thì điều tốt lành giáng xuống. Làm điều bất thiện, tai ương 

giáng xuống), kinh Dịch nói:  “Tích thiện tất hữu dư khánh, tích bất thiện tất 

 hữu dư ương” (Tích thiện sự vui có thừa, chất chứa điều chẳng lành tai ương 

ắt có thừa!) 

Nhưng nhà Nho chỉ xét trên đời hiện tại và con cháu mà nói, còn Phật 

xét trên cả ba đời quá khứ, hiện tại, vị lai để luận. Phàm tình chẳng hiểu 

thấu, bèn cho là chuyện  mông lung, chẳng chịu tin nhận. Như kẻ mù cãi 

lời người dẫn đường, tự đi vào đường hiểm, muốn chẳng rớt hầm, sụp hố 

có được hay chăng? 



*  Ðề  xướng  nhân  quả  báo  ứng  là  kính  vâng  theo  tâm  của  thiên  địa  và 

thánh  nhân  để  thành  tựu  tánh  đức  nhân  nghĩa,  đạo  đức  của  người  đời.  Nếu 

coi nhân quả báo ứng là chuyện mờ mịt, không cách nào khảo sát thì chẳng 

những trái nghịch với tâm của thiên địa, thánh nhân, mà thần thức của mình 

còn vĩnh viễn đọa trong ác thú. 

Nếu bậc trí giả chẳng phấn phát ý chí ưu thời mẫn thế để tu đức mình, kẻ 

hạ  ngu không kiêng sợ  gì,  dám  làm điều ác thì  quyền  dưỡng dục của thiên 

địa, thánh nhân bị chèn ép chẳng được phô bày, cái lý sẵn có trong tâm tánh 

của chúng ta ẩn mất chẳng hiện. Họa hại ấy chẳng thể nói được! 

Nhưng lời lẽ của thánh nhân thế gian giản lược, lại chỉ bàn về đời này và 

con cháu, còn những việc trước khi sanh ra, sau khi chết đi, từ vô thỉ đến nay 

theo  nhân  duyên  tội  phước  luân  hồi  lục  đạo...  đều  chưa  luận  rõ.  Vì  thế, 

những kẻ thấy biết nông cạn tuy hằng ngày đọc những lời dạy về nhân quả 

báo ứng của thánh hiền vẫn chẳng tin nhân quả báo ứng. 

Ðại  giáo của đức Như  Lai  hiển dương cái huyền diệu  nơi  tâm tánh của 

chúng ta, sự tinh vi của nhân quả ba đời. Tất cả những thuyết “cách trí” (trí 

tri cách vật), thành, chánh (chánh danh), “tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên 

hạ”,  và  pháp  “đoạn  hoặc  chứng  chân,  liễu  sanh  thoát  tử”,  không  pháp  nào 

chẳng  giảng  đủ.  Vì  thế,  những  điều  Phật  dạy  về  cha  hiền,  con  hiếu,  anh 

nhường, em kính, chồng xướng vợ theo, chủ nhân từ, tớ trung thành, ai nấy 

tận hết bổn phận có khác gì những điều thánh nhân thế gian đã dạy đâu! 

Thế nhưng,  với  mỗi  một điều, Phật  lại khai thị  nhân trước quả sau; đấy 

chính là điều thánh nhân thế gian chẳng thể làm nổi! Lời dạy “tận nghĩa, dốc 

trọn  bổn  phận”  chỉ  để  dạy  hàng  thượng  trí,  chẳng  thể  chế  ngự  kẻ  hạ  ngu. 

Nếu  biết  nhân  quả  báo  ứng  thì  thiện  -  ác,  họa  -  phước  rành  rành  như  nhìn 

vào lửa; ai lại không tìm tốt, tránh xấu, tránh họa đạt phước cơ chứ? 



* Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có đủ trí huệ, đức 

 tướng  của  Như  Lai.  Nhưng  vì  vọng  tưởng,  chấp  trước,  nên  chẳng  thể 

 chứng đắc” . Do vậy, biết rằng: trí huệ, đức tướng chúng sanh và Phật đều 

đồng, tức  là Tánh Ðức. Do có vọng tưởng chấp trước  và lìa  vọng tưởng 

chấp trước nên chúng sanh và Phật khác nhau. Ðấy chính là Tu Ðức. 

Tu Ðức có thuận, có nghịch. Thuận tánh mà tu thì càng tu càng gần. 

Tu đến cùng cực thì triệt chứng, chứng được rằng hoàn toàn không có gì 

để đắc cả. Còn nghịch tánh mà tu thì càng tu càng xa. Tu đến cùng cực sẽ 

vĩnh  viễn  đọa  trong  ác  đạo,  đọa  nhưng  không  có  gì  mất  cả.  Hiểu  được 

điều này thì ngu cũng là hiền, hiền cũng là ngu, thọ cũng là yểu, yểu cũng 

là thọ, [những mong ước] phú quý, cháu con đầy đàn đều diệt sạch. Mỗi 

mỗi  đều  làm  chủ  được  thì  có  cái  để  nương  dựa  cũng  coi  như  không, 

không có cái để nhờ cậy cũng coi như có. Như núi cao chẳng thể trèo lên 

được, người ta không có cách nào, thì chẳng ngại gì đục núi, xếp bậc, sẽ 

cũng có thể lên đến chót núi. 

Con  người  xưa  nay  chẳng  biết  nghĩa  lý  “do  tâm  tạo  nghiệp,  do  tâm 

chuyển  nghiệp”,  không  ít  kẻ  đại  thông  minh,  học  vấn  rộng,  giở  trò  bỏ 

sạch  công  lao  người  trước  khiến  di  hại  bao  kiếp.  Nếu  chẳng  tu  đức,  dù 

thân đạt tới mức giàu trùm thiên hạ, quý như thiên tử, địa vị đứng đầu các 

quan, thanh thế hiển hách như hàng tể phụ, há chẳng có kẻ bị tru lục, diệt 

môn ngay trong đời này đó ư? Những điều  mình đạt được đó đều chẳng 

thể nương dựa được! 

Ông  Viên  Liễu  Phàm  hiểu  rõ  điều  này  nên  đối  với  những  thứ  được 

hưởng thọ đều bảo chẳng phải do “tiền nhân” (nhân đời trước) định sẵn. 

“Tiền nhân”, tục gọi là “thiên” (trời). “Thiên định thắng nhân” tức là tiền 

nhân  khó  chuyển.  Nhân  định  cũng  thắng  thiên,  tức  là  tu  trì  để  chuyển 

nghiệp thì tiền nhân chẳng đủ để ỷ lại. Vì thế, lấy nhân hiện tại làm nhân 

để  tiêu  trừ  tiền  nhân.  Nếu  buông  lung  làm  xằng,  kết  quả  sẽ  ngược  lại. 

Hiểu  rõ điều  này  thì  muốn  ngu  lại  thành  hiền,  muốn  tầm  thường  lại  trở 

thành siêu quần, bạt tụy, đều là do giữ lòng tu đức, tùy thời khéo dạy mà 

thôi! 



* Mạng là gì? Chính là quả báo của những điều đã làm trong đời trước. 

Lại nữa, điều đạt được do làm đúng theo đạo nghĩa mới gọi là Mạng. Những 

điều  đạt  được  do  làm  chẳng  đúng  theo  đạo  nghĩa  thì  chẳng  được  gọi  là 

Mạng. Vì sau khi  đạt được  như vậy, cái khổ đời sau chẳng cam  nghe thấy! 

Như trộm cướp tiền tài của người, tạm thời dường như giàu sướng, một khi 

quan phủ biết ra, ắt sẽ đầu  một  nơi, thân  một  nẻo!  Lẽ  nào  với cái tạm  thời 

được vui, lại cho là Mạng? 

Lực là gì? Chính là nói đến những cái mình làm ngay trong đời này. Có 

hai  thứ  làm:  Một  là  tài  trí  chuyên  dùng  mưu  mẹo  biến  trá.  Hai  là  chuyên 

dùng sự khắc kỷ, giữ lễ để tu trì. 

Cái Mạng do Liệt Tử nói đó hỗn độn, chẳng phân; cái Lực của ông ta nói 

đó đa phần chú trọng về mưu mẹo, biến trá. Bởi thế, đến nỗi Lực bị Mạng đè 

ép, không cách gì đáp được [câu chất vấn sau]: “Khổng Tử bị khốn đốn nơi 

biên giới nước Trần, nước Sái; Ðiền Hằng lấy nước Tề làm tánh  mạng, còn 

có thể nói là biết Mạng ư?” 

Khổng Tử chẳng gặp vua hiền, chẳng thể khiến thiên hạ trị an, chính là 

do nghiệp lực của muôn dân tạo ra như vậy, can dự chi đến Khổng Tử! Nhan 

Uyên yểu thọ, nghĩa lý cũng giống như thế. 

Ðiền  Hằng  có  được  nước  Tề  là  do  soán  đoạt  mà  có,  sao  gọi  là  Mạng 

được?  Tuy  hiện thời còn  là  vua  Tề, nhưng khi  hơi thở không  hít vào được, 

liền  thành  tù  nhân  trong  A  Tỳ  địa  ngục.  Ðấy  mới  là  Mạng,  vì  ông  ta  dạy 

người chẳng tu đạo nghĩa, mặc tình cướp đoạt! 

Bởi  thế,  tôi  mới  nói:  “Liệt  Tử  chẳng  biết  Mạng.  Chẳng  thấy  Mạnh  Tử 

luận  về  Mạng  đó  ư?  Ắt  phải  cùng  lý  tận  tánh  đến  mức  như  thế  mới  gọi  là 

Chân  Mạng.  Còn  những  điều  chẳng  do  đạo  nghĩa  mà  được,  chẳng  do  đạo 

nghĩa  mà  mất,  đều  chẳng  được  gọi  là  Mạng.  Liệt  Tử  luận  về  Lực  đa  phần 

thuộc  về  tài  trí  mưu  mẹo,  biến  trá,  [là  những  điều]  hiền  thánh  chẳng  thèm 

nói tới. Những điều hiền thánh nói đến đều là khắc kỷ, giữ lễ để tu trì”. 

“Thánh  mất  niệm  thành  cuồng,  cuồng  khắc  chế  niệm  thành  thánh.  Nhà 

tích  thiện  ắt  sự  vui  có  thừa,  nhà  tích  điều  chẳng  lành,  ắt  tai  ương  có  thừa. 

Làm  lành trăm điều  tốt lành  giáng.  Làm điều chẳng  lành trăm tai ương  trút 

xuống.  Gỗ  phải  theo  dây  mực  mới  ngay,  vua  phải  nghe  lời  can  gián  mới 

thành thánh. Làm điều nhân ái sẽ dẫn tới phước lành; dù gặp phải cảnh hung 

hiểm  trái  nghịch  cũng  chỉ  nhẹ  nhàng.  Năm  năm  mươi  tuổi,  biết  bốn  mươi 

chín  năm  trước  là  sai  trái;  muốn  giảm  bớt  lỗi  nhưng  vẫn  chưa  thể.  Muốn 

mình được  sống  thêm  năm  mười  năm  nữa  để  học  Dịch  hầu  không  mắc  lỗi 

lớn. Ai cũng có thể là Nghiêu, Thuấn, kiêng giữ những điều chẳng nên nhìn, 

kinh sợ những điều chẳng nên nghe, đều là Lực”. Đấy là những lời của Nho 

gia. 

Còn  nhà  Phật  bảo  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  sẽ  thành 

Phật  để  họ  sám  hối  nghiệp  cũ,  cải  ác  tu  thiện,  mong  họ  đừng  làm  các  điều 

ác, vâng làm các việc lành. Dùng Giới giữ thân, chẳng làm điều phi lễ. Dùng 

Định  nhiếp tâm, chẳng khởi  vọng  niệm. Dùng  Huệ đoạn  Hoặc, thấy  rõ bổn 

tánh.  Đấy  đều  là  những  Lực  để  khắc  kỷ,  giữ  lễ  tu  trì.  Hành  theo  đó,  còn 

thành  được  Phật  đạo,  huống  hồ  là  những  quả  vị  thấp  hơn  ư!  Vì  thế,  kinh 

Lăng Nghiêm nói: Cầu vợ được vợ, cầu con được con, cầu trường thọ được 

trường thọ, cầu tam muội được tam muội. Như thế cho đến cầu Đại Niết Bàn 

đắc Đại Niết Bàn. Đại Niết Bàn là Phật Quả rốt ráo. [Những điều ấy] đều là 

do tu trì theo đúng giáo pháp mà được, Lực ấy rất lớn, chẳng thể hạn lượng. 

Ông  Viên  Liễu  Phàm  gặp  Khổng  tiên  sinh  bói  các  việc  trước  sau,  việc 

nào cũng đều ứng nghiệm cả, bèn cho là nhất định phải có Mạng (số mạng). 

Sau  ông  được  Vân  Cốc  thiền  sư  khai  thị,  tận  lực  tu  trì.  Những  điều  ông 

Khổng đã đoán, chẳng trúng một mảy. Ông Viên Liễu Phàm là bậc hiền giả, 

dù có nhầm lẫn làm điều gì chẳng đúng, lời đoán của họ Khổng cũng chẳng 

linh.  Do  đấy,  ta  biết  rằng  hiền  thánh  dạy  đời  chỉ  trọng  tu  trì.  Đức  Như  Lai 

dạy  người  cũng  giống  như  thế.  Vì  thế,  tất  cả  những  pháp  môn  Đại,  Tiểu, 

Quyền,  Thật  Phật  đã  nói,  không  pháp  nào  chẳng  khiến  chúng  sanh  trừ khử 

Hoặc nghiệp huyễn vọng, triệt chứng Phật Tánh sẵn có. Vì thế, đời có kẻ cực 

ngu, cực độn, tu trì lâu ngày liền đạt được đại trí huệ, đại biện tài. 

Liệt Tử quy hết thảy mọi sự về Mạng (số mạng), gây trở ngại chí mong 

thành thánh, thành hiền của con người, cổ vũ cái tâm gian ác, soán đoạt của 

người. Dưới là phải chịu họa hại vô cùng, trên là làm nhụt khí lực quyết chí, 

ưu thời  mẫn thế đến  nỗi chung thân chẳng dự vào bậc  Thánh  Hiền, cứ làm 

một người hèn hạ, thấp kém. Thiên sách ấy hoàn toàn vô ích cho đời, nào có 

giá trị gì đáng để nghiên cứu đâu! 



* Tôi thường nói: “Người trong cõi đời, trong mười phần, chết trực tiếp 

bởi sắc dục có đến bốn phần, chết gián tiếp vì sắc dục cũng đến bốn phần”. 

Do sắc dục mà hao tổn, phải chịu đựng các thứ cảm xúc khác mà chết. Đối 

với những cái chết ấy, không ai là chẳng đổ cho số mạng, biết đâu rằng: Do 

tham sắc mà chết đều chẳng phải là số mạng! 

Mạng vốn nằm trong tay những ai giữ lòng thanh tịnh, trinh khiết, chẳng 

tham dục sự.  Tham sắc  là tự  giết  hại  mình, bảo  là số  mạng sao  được? Còn 

những người do mạng mà sanh, mạng tận bèn chết, bất quá chỉ một hai phần 

thôi. Do vậy, biết rằng quá nửa thiên hạ là hạng uổng tử. Cái họa này rất dữ 

dội, có một không hai trong đời. Chẳng đáng buồn ư? Chẳng đáng sợ ư? 

Nhưng  chẳng  tốn  một  đồng,  chẳng  nhọc  tí  ti  sức  lực  gì,  lại  có  thể  trở 

thành bậc đức hạnh chí cao, hưởng an lạc chí đại, con cháu quý hiển, phước 

ấm vô cùng, đời sau được quyến thuộc trinh lương, chỉ có mỗi việc giới dâm 

mà thôi! Đối với việc hành dâm chánh đáng giữa vợ chồng, ở phần trước tôi 

đã thuật qua về lẽ lợi hại, ở đây chẳng nhắc lại nữa. Còn đối với việc tà dâm, 

vô  liêm,  vô sỉ, cực  uế, cực ác, chính  là dùng cái  thân  người để  làm chuyện 

súc sanh. 

Vì thế, nếu gái đẹp đến cợt nhả, đàn bà yêu kiều đến xin chung chạ, quân 

tử coi đó là mối họa ương không gì lớn bằng, bèn cự tuyệt, thì phước chiếu 

rạng  ngời,  hoàng thiên ban ân. Kẻ tiểu  nhân coi đó  là hạnh phúc không chi 

lớn  bằng  bèn  thâu  nạp,  ắt  đến  nỗi  bị  tai  tinh  xung  chiếu,  quỷ  thần  tru  lục. 

Quân  tử do  họa  được  phước,  tiểu  nhân  do  họa  càng  thêm  họa.  Vì  thế,  mới 

nói:  “Họa  phước  vô  môn,  duy  nhân  tự  chiêu”  (họa  phước  không  cửa,  do 

người tự chuốc lấy). Nếu đối với cái ải nữ sắc, người đời chẳng thể triệt để 

thấu hiểu thì [những sự như] đức hạnh chí cao, an lạc chí đại, con cháu quý 

hiển, phước ấm vô cùng, đời sau quyến thuộc trinh thục sẽ bị mất hết trong 

giây phút hoan lạc mà thôi! Xót thay! 



* Hai chữ Nhân Quả gồm trọn hết thảy các pháp thế gian, xuất thế gian 

không sót chút gì. Những thánh nhân thế gian không ai chẳng dạy nhân quả, 

nhưng  do  chuyên  chú  nơi  đạo  xử  thế,  muốn  cho  nó  được  kế  tục,  được  lưu 

truyền, nên chỉ hạn cuộc trong đời này và thế hệ trước, thế hệ sau, chẳng nói 

những chuyện trước  lúc sanh ra, sau khi chết đi  và  những điều kể từ vô thỉ 

trước đến tận đời vị lai sau. 

Kẻ  hậu  học chẳng thể  hiểu rõ ý của thánh  hiền bèn cho rằng  người, vật 

có  sự  sống  là  do  khí  thiên  địa  ngẫu  nhiên  thấm  vào  hình  hài  mà  thôi.  Còn 

đến lúc chết, hình hài mục nát, hồn cũng phiêu tán, không nhân, không quả, 

trở thành Đoạn Diệt Kiến. Đã cô phụ thánh giáo, còn mê muội tánh linh của 

mình đến cùng cực vậy! Khổng Tử khen ngợi sách Chu Dịch, ngay câu đầu 

tiên,  Ngài  nói: “Nhà  tích  thiện  ắt  sự  vui  có  thừa,  nhà  tích  bất  thiện  ắt  tai 

 ương có thừa” ... 

Điều thứ hai là nếu chẳng dùng quá khứ, hiện tại, vị lai để luận thì những 

điều trời giáng xuống phần nhiều mâu thuẫn với những ngôn luận của thánh 

nhân,  chánh  lệnh  của  bậc  minh  quân  (chẳng  hạn  như  gian  đảng  vinh  hoa, 

trung thần bị tru lục; Nhan Uyên chết yểu, Đạo Chích trường thọ...) Nếu biết 

tiền  nhân,  hậu quả thì [sẽ hiểu] những sự  cùng, thông, được,  mất đều do tự 

mình chuốc lấy. Dù có gặp nghịch cảnh cũng chẳng oán, chẳng hận, chỉ thẹn 

đức  mình  kém  cỏi,  chẳng  thấy  lỗi  lầm  của  trời  -  người,  vui  biết  mạng  trời, 

không lúc nào là chẳng tự tại tiêu dao! 



* Hết thảy những kẻ chẳng hiểu thấu tột cùng lý sâu và những kẻ vô tri, 

vô thức, nếu nghe nói đến lý tánh, phần nhiều đề cao thánh cảnh, nhưng vẫn 

tự  làm  phàm  phu,  chẳng  chịu  mạnh  mẽ  gắng  sức  khởi  đầu  từ  Sự.  Nếu  bảo 

cho họ biết nhân quả ba đời quá khứ, hiện tại, vị lai dù thiện hay ác đều có 

quả  báo,  ắt  sẽ  sợ  ác  quả  mà  đoạn  ác  nhân,  tu  thiện  nhân  hòng  được  thiện 

quả. 

Thiện  -  ác  chẳng  ngoài  ba  nơi  thân  -  khẩu  -  ý.  Đã  biết  nhân  quả  sẽ  tự 

phòng giữ thân - miệng, rửa lòng gột ý. Dù ở trong nhà tối, phòng kín, vẫn 

luôn như đang ở trước Thiên Đế, chẳng dám  móng khởi chút bỉ ổi nào, kẻo 

vướng  phải  tội  vạ!  Đấy  chính  là  đại  pháp  “trí  tri,  thành  ý,  chánh  tâm,  tu 

thân”  để  dạy  khắp  hết  thảy  chúng  sanh  thượng,  trung,  hạ  căn  của  đức  Đại 

Giác Thế Tôn vậy. Tuy thế, kẻ cuồng sợ bị câu thúc, bảo đó là chấp tướng; 

kẻ  ngu  nhằm  tránh  khỏi  bị  xấu  mặt,  bèn  bảo  đó  là  chuyện  vu  vơ.  Trừ  hai 

hạng người này ra, có ai lại chẳng tin nhận? 

Vì thế, ngài Mộng Đông nói:  “Người khéo luận về tâm tánh sẽ chẳng thể 

 bỏ được nhân quả. Người tin sâu nhân quả cuối cùng ắt sẽ thấy cực rõ tâm 

 tánh  ấy” .  Lý  này  lẽ  tất  nhiên  phải  như thế.  Phải  biết  rằng:  Từ  địa  vị  phàm 

phu cho đến khi viên chứng Phật Quả, đều chẳng ra ngoài nhân quả. Kẻ nào 

chẳng tin  nhân quả đều  là hạng tự đánh  mất thiện  nhân, thiện quả, luôn tạo 

ác  nhân,  luôn  chịu  ác  quả,  trải  kiếp  số  như  bụi  trần,  luân  chuyển  trong  ác 

đạo, chưa thể xuất ly vậy. Buồn thay! 



* Phật pháp lưu thông lợi ích vô lượng. Người căn tánh sâu sẽ lãnh hội 

sâu  xa,  liền  minh tâm kiến tánh,  đoạn  Hoặc chứng chân. Người căn cơ cạn 

lãnh  hội  nông cạn, cũng  vẫn có  thể cải ác  tu thiện, cầu thành  Thánh, thành 

Hiền.  Ấy  là  do  đức  Như  Lai  lập  giáo,  dù  chánh  yếu  là  vì  xuất  thế,  nhưng 

Phật tùy thuận cơ nghi, khuyến dụ lần lần, nên đối với đạo xử thế, Ngài cũng 

phát  huy  trọn khắp, không bỏ sót  mảy  may  điều thiện  nào! Gặp cha  nói  về 

từ,  gặp  con  nói  về  hiếu,  anh  nhường  em  kính,  chồng  xướng  vợ  theo,  phàm 

hết thảy những đạo luân thường hằng ngày Phật dạy trọn chẳng khác gì với 

những điều Nho Giáo đã nói. 

Chỗ khác biệt là: đối với mỗi điều ấy, Phật đều chỉ rõ nhân quả ba đời, 

thiện ác báo ứng, khiến cho người nghe đem lòng kính sợ, chẳng dám vượt 

phạm.  Dù  ở  trong  nhà  tối,  phòng  kín,  thường  như  đang  ở  trước  Phật,  trời. 

Đến cả hạng tham tàn bạo ác, trọn chẳng có tín tâm, nghe mãi chuyện nhân 

quả  báo  ứng,  tâm  cũng  thầm  bị  chế  phục,  cũng  chẳng  đến  nỗi  mười  phần 

khốc  liệt.  Cứ  xem  thời  Liệt  Quốc,  có  tục  giết  người  tuẫn  tang29  ,  giết  càng 

nhiều  càng  vinh  hiển;  đến  khi  Phật  giáo  truyền  sang  Đông  mới  chấm  dứt 

được thói tục ấy. Điều ấy đủ để chứng minh vậy. 



*  Đời  này  đã  cách  thời  Nghiêu,  Thuấn,  Vũ,  Thang,  Văn,  Võ  cả  ba  bốn 

ngàn  năm,  tình  đời,  lòng  người  so  với  thời  cổ  khác  xa  lắm.  Nhưng  do  biết 

lục đạo luân hồi theo nghiệp thăng trầm, sanh lên trời, đọa xuống địa ngục, 

người  biến  ra  thú,  thú  sanh  làm  người,  nên  dù  là  hạng  cùng  hung  cực  ác 

ương  ngạnh  khó  giáo  hóa,  trọn  không  có  tín  tâm  cũng  bị  pháp  này  (nhân 

quả) chiết phục. 

Dù coi rẻ mạng người, trong tâm vẫn tiềm ẩn một chút sợ hãi ảnh hưởng 

của nhân quả, nên chưa đến nỗi thập phần bạo ác. Như các chư hầu thời Liệt 

Quốc  đem bầy  tôi, ái thiếp  và bá tánh bắt  giết tuẫn táng theo cả  mấy chục, 

mấy trăm người, chẳng coi đó là sai; trái lại, còn cho là vẻ vang nữa. Chẳng 

phải  là  do  pháp  nhân  quả  mà  thời  này  hiền  hơn  đời  trước  ư?  Châu  Văn 

Vương  ân  trạch  thấm  đến  cả  xương  khô,  thế  mà  chỉ  mấy  trăm  năm,  phong 

tục giết người tuẫn táng đã lan khắp thiên hạ. Dù Lão, Trang, Khổng, Mạnh 

cùng ra đời, đều chẳng thể vãn hồi được phong tục suy đồi ấy. 

Từ  sau  khi  Phật  pháp  truyền  sang  phương  Đông,  lý  sanh  tử,  luân  hồi, 

nhân quả báo ứng sáng rực trong đời. Chẳng kể chư hầu, ngay cả kẻ hướng 

mặt  về  Nam  xưng  “trẫm”30  cũng  chẳng  dám  làm.  Dù  có  kẻ  dám  làm,  cũng 

chẳng dám coi giết nhiều người là vinh. Nếu không có pháp này, chỉ có cái 

thuyết  “chánh  tâm,  thành  ý”  để  đề  cao  lòng  trung  thứ,  dốc  lòng  đùm  bọc 

nhau  hòng  dứt  trừ tục  tuẫn  táng  trong  toàn  dân,  tôi  e  rằng  càng  nhọc  nhằn 

khuyên lơn, thói tệ ấy càng thêm thịnh hành! 

Huống nữa, Nho gia chỉ biết trị đạo, chẳng rõ tự tâm, muốn bài xích Phật 

pháp, cưỡng  lập  môn đình, đều  nói  là chết rồi  là  vĩnh  viễn diệt,  không còn 

đời sau  nữa. Nếu không có  lẽ sanh  tử,  luân  hồi,  nhân quả  báo ứng của đức 

Như  Lai  thấm  nhuần  khắp  tâm  người  thì  những  người  đời  sau  được  chánh 

mạng, chết tốt lành càng hiếm hơn nữa. 

Đấy chỉ là pháp thiển cận nhất trong Phật pháp, còn có thể trừ khử được 

thói tàn sát, huống hồ là đại pháp viên đốn chí cực sâu xa. Thế trí phàm tình 

há thể suy lường được một phần trong vạn phần lợi ích của Phật pháp ư? 



* Phật pháp rộng lớn, không gì chẳng bao gồm, không điều nhỏ nhặt nào 

lại  chẳng  nêu  lên.  Chẳng  những  thế,  nương  theo  đó  còn  có  thể  đoạn  Hoặc 

chứng chân, liễu sanh thoát tử. Đấy chính là đạo “cách vật trí tri, tu thân, tề 

gia, trị quốc, bình thiên hạ, minh minh đức, chỉ ư chí thiện”31. 

Nếu thấu hiểu Phật pháp thì sự chỉ một nửa, nhưng công gấp bội. Bởi lẽ, 

những  điều  thánh  nhân  thế  gian  nói  chỉ  nhằm  dạy  con  người  tận  hết  bổn 

phận; chỉ bậc thượng trí mới có thể tuân hành triệt để. Nếu là hạng căn tánh 

trung, hạ, sẽ chểnh  mảng, coi thường. Phật pháp dạy rõ các sự lý: nhân quả 

báo ứng, sanh tử, luân hồi, và hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều có 

thể thành Phật... Nếu là bậc thượng trí ắt sẽ chứng được Phật tánh sẵn có; kẻ 

hạ ngu sẽ chẳng dám phóng túng, càn rỡ vì sợ cái khổ đời vị lai; tất nhiên sẽ 

cải ác hướng thiện, mong thành thánh, thành hiền. Dù ở trong nhà tối, phòng 

kín, vẫn thường như đang đối trước Phật, trời. 

Đức  Như  Lai  dùng  Tam  Quy,  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện  để  nhiếp  khắp 

chúng nam nữ tại gia. Tu Ngũ Giới, Thập Thiện sẽ thắng được thói tàn sát, 

bỏ  thói  kiêu  bạc,  trở  thành  thuần  hòa,  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  ác  báo  tam  đồ, 

thường hưởng sự khoái lạc cõi nhân thiên. Pháp nông cạn nhất còn như thế, 

huống hồ là pháp sâu nhất. 

Vì  thế  biết  rằng:  Như  Lai  là  đại  sư ba  cõi,  là  cha  lành  của  bốn  loài,  là 

thánh  nhân  của  các  thánh,  là  trời  của  các  trời.  Bởi  thế,  vua  thánh  tôi  hiền, 


bậc  thông  đạt,  không  ai  chẳng  tuân  lời  Phật  dạy  tu  tập,  hộ  trì,  lưu  thông. 

Trong hết thảy pháp lấy tâm làm gốc, chỉ có mỗi Phật pháp là phát minh đến 

chỗ rốt ráo! 



---o0o--- 

2. Giảng nhân quả về mặt Sự 

   

       *  Kinh  dạy:  “Bồ Tát sợ  nhân,  chúng  sanh  sợ  quả”.  Bồ  Tát sợ  gặp  phải 

ác quả, nên đã đoạn sẵn ác nhân từ trước. Do vậy, tội chướng tiêu diệt, công 

đức viên mãn thẳng đến khi thành Phật mới thôi. Chúng sanh thường tạo ác 

nhân,  muốn tránh ác quả, như ở trước mặt trời lại muốn không có bóng, cứ 

nhọc nhằn rảo chạy. 

Thường thấy kẻ ngu vô tri vừa làm chút điều lành liền mong đại phước. 

Vừa gặp phải nghịch cảnh bèn bảo làm lành mắc họa, chẳng có nhân quả. Từ 

đó, cái tâm ban đầu lùi sụt, đâm ra báng bổ Phật pháp. Họ nào biết đến ý chỉ 

huyền áo “báo thông ba đời, chuyển biến do tâm”. 

Hiện  đời  làm  thiện,  làm  ác;  hiện  đời  được  phước,  mắc  họa  thì  gọi  là 

“hiện báo”. Đời này làm thiện, làm ác, đời sau được phước, mắc họa, gọi là 

“sanh báo”. Đời này làm thiện, làm ác, đến đời thứ ba, hoặc đời thứ tư, hoặc 

mười,  trăm,  vạn  đời  sau,  hoặc  đến  vô  lượng  vô  biên  kiếp  sau  mới  hưởng 

phước,  mắc  họa,  thì  gọi  là  “hậu  báo”.  Hậu  báo  sớm,  chậm  bất  định.  Phàm 

những nghiệp đã tạo, tuyệt đối không có nghiệp nào lại chẳng có báo. 

“Chuyển biến do tâm” là ví như có người đã tạo ác nghiệp, sẽ phải đọa 

mãi trong địa ngục, chịu khổ cả bao kiếp dài lâu. Về sau, kẻ ấy sanh lòng hổ 

thẹn  lớn  lao,  phát  đại  Bồ  Đề  tâm,  cải  ác  tu  thiện,  tụng  kinh,  niệm  Phật,  tự 

hành, dạy người hành, cầu sanh Tây Phương. Do đó, trong đời này, người ấy 

bị người khinh  miệt hoặc mắc chút bệnh khổ, hoặc phải tạm chịu bần cùng, 

và  gặp  hết  thảy  chuyện  chẳng  như  ý.  Nghiệp  vĩnh  viễn  đọa  địa  ngục  chịu 

khổ  bao  kiếp  dài  lâu  mình  đã  tạo  trước  đây  liền  bị  tiêu  diệt,  lại  còn  có  thể 

liễu  sanh  thoát  tử,  siêu  phàm  nhập  thánh.  Đấy  là  điều  Kim  Cang  đã 

nói:  “Nếu có người thọ trì kinh này bị người khác khinh rẻ, người ấy do tội 

 nghiệp đời  trước đáng đọa ác đạo, nhưng vì đời này bị người đời khinh rẻ 

 nên  tội  nghiệp  đời  trước  liền  bị  tiêu  diệt,  sẽ  đắc  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu 

 Tam Bồ Đề” . Đây chính là ý nghĩa “chuyển biến do tâm”. 



*  Thế  nhân  gặp  chút  tai  ương  nếu  chẳng  oán  trời,  cũng  sẽ  trách  người, 

tuyệt chẳng có ý tưởng trả nợ, sanh tâm sám hối tội lỗi. Phải biết rằng: trồng 

dưa được dưa, gieo đậu được đậu, trồng cỏ dại chẳng thể được thóc tốt, gieo 

gai góc chớ mong lúa nếp. 

Kẻ  làm ác được phước [thì phước đó] là do đời trước đã  vun trồng sâu 

dày. Nếu chẳng làm ác thì phước càng thêm lớn. Ví như con em nhà giàu, ăn 

xài phung phí, xem vàng như đất, chẳng bị đói lạnh ngay là do vàng nhiều. 

Nhưng  nếu  ngày  ngày  cứ  như  thế,  dù  giàu  đến  trăm  vạn,  chẳng  được  mấy 

năm cũng nhà tan, người chết, mất sạch sành sanh cả! 

Làm  lành  mắc  họa  là  do tội  nghiệp đời trước sâu  nặng. Nếu chẳng  làm 

lành thì tai ương càng lớn. Ví như người phạm trọng tội, chưa bị hành hình, 

lập được công  nhỏ; do công  nhỏ  nên chẳng thể  xá tội  hoàn toàn,  nhưng đã 

đổi  nặng  thành  nhẹ.  Nếu  có  thể  ngày  ngày  lập  công,  do  công  càng  nhiều, 

càng  lớn  nên  tội  hết,  được  xá  miễn;  lại  được  phong  hầu  bái  tướng,  tước  vị 

thế tập dài lâu cùng vận nước. 



* Phải biết rằng: điều trái nghịch xảy đến cứ thuận theo, mới gọi là “lạc 

thiên” (vui theo mệnh trời). Tu thân, gieo đức mới gọi là “tận tánh”. Đời có 

kẻ  ngu  chẳng  biết  thiện  ác  đời  trước,  chỉ  thấy  việc  tốt  xấu  trước  mắt,  thấy 

làm thiện mắc họa bèn bảo “thiện chẳng đáng làm”; thấy làm ác được phước 

bèn bảo “ác chẳng đáng kiêng”. 

Chẳng biết thiện báo, ác báo chẳng phải là chuyện  một sớm,  một chiều, 

phải xảy ra dần dần. Ví như ba thước băng, nào có phải là trời lạnh một buổi 

đã kết thành được đâu! Trăm sông đầy ắp nước nào có phải là trời nóng một 

ngày  mà  tan  được  băng  đâu!  Chớ  nên  oán  trời,  trách  người,  cũng  đừng  do 

dự, hối hận, lui sụt; hãy nên học theo cách tu thân của ông Du Tịnh Ý, cách 

lập mạng của ông Viên Liễu Phàm! 



* Như Lai giảng kinh: báo thông tam thế. Phàm người sanh con, đại lược 

có bốn nhân. 

Thứ nhất là hiện báo, nghĩa là đời này làm thiện, làm ác, đời này hưởng 

phước, mắc họa. Như sĩ tử rèn luyện văn chương khoa cử, thân đời này được 

công danh. Điều này mắt phàm thấy được. 

Thứ hai  là sanh báo,  nghĩa  là đời  này  làm thiện,  làm ác, đời sau  hưởng 

phước, mắc tội. Như tổ phụ có trọng học vấn thì con cháu mới hiển đạt. Điều 

này  mắt  phàm chẳng thấy được, nhưng thiên  nhãn còn thấy được  (đời  này, 

đời sau đều là ước theo người đó mà nói. Đối với việc cách đời, dùng thí dụ 

để giảng cho dễ hiểu, nên tạm dùng tổ phụ và con cháu. Đừng chấp vào văn 

mà đánh mất ý nghĩa. Mong lắm thay!) 

Thứ ba là hậu báo, tức là đời này làm thiện, làm ác, đến đời thứ ba, hoặc 

bốn,  năm,  sáu,  bảy  đời,  hoặc  mười,  trăm,  ngàn,  vạn  đời,  hoặc  một,  mười, 

trăm,  ngàn,  vạn  kiếp,  hoặc  là  đến  vô  lượng  vô  biên  hằng  hà  sa  kiếp  mới 

hưởng báo thiện hay ác. Như vương nghiệp nhà Thương, nhà Châu xưa kia, 

thật sự bắt nguồn từ việc ông Tắc giúp vua Thuấn, ông Khiết phò vua Vũ. 

Nếu  là  chuyện  trong  ba  bốn  đời,  thiên  nhãn  còn  thấy  được.  Như  trong 

trăm ngàn vạn kiếp, thiên nhãn chẳng thấy được, nhưng đạo nhãn của Thanh 

Văn còn thấy được. Nếu là vô lượng vô biên hằng hà sa kiếp, chỉ ngũ nhãn 

viên  minh của đức Như Lai  mới thấy  được nổi. Đấy còn chưa phải  là cảnh 

giới thuộc đạo nhãn của Thanh Văn, huống hồ là thiên nhãn, nhục nhãn ư! 

Hiểu ý nghĩa của ba thứ báo này thì chuyện làm thiện được phước, làm 

ác  tai  họa  giáng  xuống,  thánh  ngôn  vốn  chẳng  sai  lầm.  Phú  quý,  bần  tiện, 

thọ, yểu, cùng, thông, mạng trời chưa từng thiên vị. Cảnh duyên xảy đến như 

hình ảnh  hiện trong  gương. Kẻ trí chỉ quan tâm đến  vẻ  mặt ở ngoài  gương, 

người  ngu  uổng  công  ghét  hình  ảnh  hiện  trong  gương.  Chuyện  trái  nghịch 

xảy đến, vui chịu mới gọi là “lạc thiên”. Chẳng oán, chẳng trách mới gọi là 

“lập mạng”. 

Con có bốn nhân là: một là báo ân, hai là báo oán, ba là trả nợ, bốn là đòi 

nợ. 

- Báo ân nghĩa là trong đời trước cha mẹ có ân với con, nên nó sanh vào 

làm con để hầu hạ, phụng dưỡng, sống thờ, chết chôn. Cho nên [cha mẹ còn] 

sống ắt chăm sóc, chết thì cúng  giỗ. Thậm chí tận tụy  với  vua,  lợi dân, tên 

lưu sử xanh, khiến thiên hạ hậu thế kính người ấy bèn kính luôn cả cha mẹ, 

như  các  ông:  Tăng  Lỗ  Công,  Trần  Trung  Tú,  Vương  Quy  Linh,  Sử  Đại 

Thành (Ba ông Tăng, Trần, Vương đều là bậc danh thần đời Tống. Ông Sử 

là  trạng  nguyên  đầu  đời  Thanh.  Bốn  ông  cùng  tin  Phật,  nhưng  chỉ  mình 

Trung Tú ngộ nhập rất sâu. Do ông đời trước là cao tăng nên tuy hưởng phú 

quý vẫn không quên mất bổn nhân). Con hiếu, cháu hiền trong đời này đều 

thuộc về loại này. 

- Báo oán là đời trước cha mẹ từng phụ ân con, nên sanh vào làm con để 

báo oán. Lúc nhỏ ngỗ nghịch khiến cha mẹ buồn lòng, lớn lên gây họa khiến 

cha  mẹ mắc vạ lây. Lúc sống, ngọt bùi chẳng đoái, chết đi phải mang nhục 

dưới chín suối.  Lại còn  những trường  hợp quá đáng, con có quyền  vị trọng 

yếu,  mưu  chuyện  phi  pháp,  diệt  môn  tàn  tộc,  quật  mồ  cuốc  mả,  khiến  cho 

thiên hạ hậu thế thóa mạ kẻ ấy, chửi lây cả cha mẹ. Như Vương Mãng, Tào 

Tháo, Đổng Trác, Tần Cối v.v... chính là loại này. 

- Đền  nợ  là  đời  trước  mắc  nợ  cha  mẹ  tiền  tài.  Nay  để  đền  trả  bèn  sanh 

làm con. Nếu nợ nhiều sẽ làm con suốt đời. Nếu nợ ít, chẳng thể tránh khỏi 

giữa  chừng  chết  trước  cha  mẹ,  như:  học  sắp  thành  tài  bèn  mất  mạng,  buôn 

bán vừa có lời bèn chôn thân. 

- Đòi  nợ  là  đời  trước  cha  mẹ  nợ  tiền  tài  của  con,  nó  bèn  sanh  vào  làm 

con  để  đòi  nợ.  Nợ  nhỏ  sẽ  uổng  công  biếu  xén  mời  thầy,  dạm  vàng  hỏi  vợ, 

dạy răn các thứ, những mong con được thành người, nhưng đại hạn chợt xảy 

đến, hốt nhiên chết mất. Nợ lớn thì chẳng chỉ có thế, ắt còn phải mất nghiệp 

phá sản, nhà bại, người mất mới thôi! 



*  Chuyện  trong  thiên  hạ  đều  có  nhân  duyên.  Sự được  thành  hay  chăng 

đều  do  nhân  duyên  xui  khiến.  Dù  có  người  làm  cho  việc  thành  hay  hoại, 

nhưng quyền  lực thật sự  là do  nhân trước  của  ta, chứ chẳng do duyên  hiện 

tại.  Hiểu  điều  này  sẽ  vui  biết  mạng  trời,  chẳng  oán,  chẳng  trách,  làm  đúng 

theo địa vị, chẳng chứng nhập mà tự đạt được vậy. 



* Với chuyện vun bồi đức hãy nên thường xem các sách [Thái Thượng] 

Cảm Ứng, Âm Chất Văn. Với điều thiện sẽ tùy phận, tùy lực mà hành. Với 

điều ác bỏ đi như oán, như thù. Ông Viên Liễu Phàm hành pháp Công Quá 

Cách,  nhận  chân  được  bản  thể,  chẳng  mảy  may  buông  lung.  Vì  thế,  mạng 

vốn  chẳng  thọ  bèn  được  thọ,  không  có  đại  công  danh  bèn  được  đại  công 

danh, không con bèn có con. 



* Phàm những người hiển đạt nhờ khoa cử, tổ phụ họ đều có đại âm đức. 

Nếu không âm đức, cậy sức người để hiển đạt, sau này ắt gặp đại họa; chẳng 

thà không  hiển đạt còn  hơn. Xem  khắp cuộc đời của các bậc đại thánh, đại 

hiền  xưa  nay,  đều  là  do  tổ  phụ  họ  tích  đức  mà  nên.  Đại  phú,  đại  quý  cũng 

thế.  Con  cháu  họ  sanh  ra  phú  quý,  chỉ  biết  hưởng  phước  tạo  nghiệp,  quên 

mất  công  tổ  phụ  một  phen  vun  bồi.  Do  đấy,  chôn  vùi  tổ  đức,  phá  sạch  tổ 

nghiệp, cam chịu bần tiện. Đấy chính là bệnh chung của kẻ phú quý trong cả 

cõi đời. 

Đời đời  giữ cho đức tổ tiên  vĩnh cửu chẳng bị chìm  lấp chỉ có  mỗi  nhà 

họ Phạm ở Tô Châu là bậc nhất từ xưa đến nay. Từ Văn Chánh Công (Phạm 

Trọng Yêm) đời Tống đến nay, đến mãi cuối đời Thanh, hơn tám trăm năm, 

gia phong chẳng suy sụp, con cháu nối tiếp nhau đỗ đạt, đáng gọi là nhà thư 

hương đời đời. Nhà họ Bành ở Trường Châu từ đầu đời Thanh đến nay, khoa 

bảng đứng đầu thiên hạ. Nhà ấy có bốn năm người đỗ trạng nguyên, có lúc 

cả  mấy  anh  em  cùng  làm  quan  cực  phẩm.  Nhưng  họ  đời  đời  sùng  phụng 

Phật pháp,  dù  là trạng  nguyên, tể tướng  vẫn  hằng  ngày đọc Cảm Ứng,  Âm 

Chất Văn để noi gương thành ý, chánh tâm, tận tụy thờ vua, giúp dân. 

Gã cuồng sanh kia bảo những sách ấy là để hạng ông già, bà cả quê mùa 

tin  theo,  chẳng  những  chẳng  biết  vì  sao  thánh  hiền  là  thánh  hiền,  mà  còn 

chẳng biết  vì sao  người  là  người  nữa kia!  Sống  làm thây đi, thịt chạy, chết 

mục nát cùng cỏ cây. Lại còn ác nghiệp khó tiêu, vĩnh viễn trầm luân trong 

ác đạo. Gã ấy cứ vênh váo tự coi mình là hạng học rộng thông suốt, đến nỗi 

đời sau, những danh từ “thiên, địa, phụ mẫu” còn chẳng được nghe đến, còn 

đáng gọi là hay ư? 



* Đừng có nói nhà mình nghèo hèn, chẳng thể rộng chứa âm đức, hành 

phương tiện lớn. Phải biết rằng ba nghiệp thân - khẩu - ý đều ác thì không có 

gì  ác  bằng,  còn  nếu  ba  nghiệp  thân  -  khẩu  -  ý  đều  thiện  thì  không  có  chi 

thiện bằng! 

Như  có  người  ngu  chẳng  tin  nhân  quả,  chẳng  tin  tội  phước  báo  ứng 

ngông  nghênh,  ngạo  ngược,  dựa  theo  những  điều  đã  nói  trong  An  Sĩ  Toàn 

Thư mà giảng cho kẻ ấy, khiến hắn bắt đầu tin nhân quả dần dần, kế đó thâm 

tín  Phật pháp, cuối cùng  là vãng sanh Tây Phương, liễu sanh thoát tử. [Độ] 

một người như thế, công đức vô lượng vô biên, huống hồ là nhiều người. 

Nhưng  mình  phải  nghiêm  túc  không  tỳ  vết  mới  cảm  ứng  được  người 

chung  quanh.  Vợ  con  mình  tin  nhận,  vâng  làm,  người  khác  trông  thấy  mới 

ham thích, nào phải đâu là tiền của nhiều [mới tích chứa âm đức được]! 



*  Người  sanh  trong  thế  gian  có  được  cái  vốn  để  thành  đức,  thành  tài, 

dựng công  lập  nghiệp,  và có được  một tài,  một  nghề để  nuôi  thân cùng  gia 

đình, đều là do sức chủ trì của văn tự mà được thành tựu. Chữ nghĩa là của 

cải quý báu  nhất trong thế  gian, có thể khiến kẻ phàm thành thánh, biến kẻ 

ngu thành trí, kẻ nghèo hèn thành phú quý, kẻ tật bệnh trở thành khỏe mạnh. 

Đạo mạch thánh hiền được lưu truyền thiên cổ; kinh doanh nuôi sống mình 

và  gia  đình,  để  của  cải  lại  cho  con  cháu,  không  việc  gì  chẳng  nhờ  vào  sức 

lực chữ nghĩa. Nếu trên đời không có chữ nghĩa, hết thảy sự lý sẽ đều chẳng 

thành lập được, con người cũng chẳng khác gì cầm thú! 

Chữ  nghĩa  đã  có  công  sức  như  thế,  tất  nhiên  phải  nên  trân  trọng,  yêu 

tiếc.  Trộm  thấy  người  đời  nay  mặc  tình  khinh  thường,  làm  nhơ  chữ  nghĩa, 

đúng  là  xem  của  cải  chí  bảo  khác  gì  phân,  đất!  Đời  này  chẳng  bị  giảm 

phước,  tổn  thọ;  đời  sau  cũng  bị  vô  tri,  vô  thức  đấy  thôi!  Chẳng  những  chớ 

xem thường, làm ô uế, vứt bỏ những văn tự hữu hình; đối với những văn tự 

vô hình cũng chẳng được khinh thường, ô uế, vứt bỏ! Nếu chẳng ra sức thực 

hành “hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ” là đã mất cả tám chữ. Tám chữ 

ấy  đã  mất  thì  sống  là  loài  cầm  thú  mặc  áo,  đội  mũ;  chết  sẽ  đọa  tam  đồ,  ác 

đạo! 



---o0o--- 

3. Giải thích về nguyên do của kiếp vận 

      

      * Sự  khổ  trong  Sa  Bà  chẳng  thể  nói  hết  nổi.  Dù  trong  thời  thanh  bình, 

hằng  ngày  vẫn  gặp cảnh khổ  não. Vì chúng sanh  quá quen  với  những cảnh 

khổ  ấy  đã  lâu  nên  chẳng  biết  đó  thôi!  Gần  đây,  Trung  Quốc  trải  mấy  phen 

binh  lửa, đã là khổ chẳng  thể nói. Ngoài thế  giới, các nước đại chiến đã ba 

năm,  người  chết  gần  cả  ngàn  vạn,  khai  mào  nạn  binh  kiếp  bậc  nhất.  Tình 

hình chiến tranh vẫn còn mạnh mẽ, chẳng biết mức độ khốc liệt sẽ đến đâu, 

lặng im suy nghĩ, thật đáng kinh sợ vậy. 

Nguyên nhân là do nước nọ tận lực muốn chiếm đoạt, tàn diệt nước kia, 

nhưng cũng do ác nghiệp xưa kia của chúng sanh chiêu cảm ác báo nên mới 

đến nỗi cực kỳ tàn khốc như thế. Nay nghe lời này, phải nên mạnh  mẽ phát 

khởi đại tâm cầu mau được vãng sanh. Sau đấy sẽ trở vào Sa Bà phổ độ hết 

thảy. 

Kinh dạy:  “Bồ Tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả”.  Bồ Tát sợ chiêu lấy ác 

quả  nên  đoạn  ác  nhân.  Ác  nhân  đoạn  rồi,  ác  quả  không  sanh  từ  đâu  được. 

Chúng sanh đua nhau tạo nhân ác, ắt phải lãnh quả ác. Đến lúc lãnh quả ác, 

chẳng biết tự sám hối nghiệp trước, lại còn tạo thêm ác pháp để chống chọi 

lại. Thế nên oan oan tương báo trải bao kiếp không ngừng. Chẳng đáng buồn 

sao? Chẳng đáng sợ sao? Biết vậy rồi, chẳng lẽ nào lại chẳng cầu sanh Tây 

Phương! 



* Cõi đời đang lúc Kiếp Trược, cướp bóc, giết hại lẫn nhau. Chẳng có lá 

bùa hộ thân, sẽ khó tránh khỏi họa hại được mãi! Lá bùa hộ thân vừa nói đó 

cũng  chỉ  là  chí  thành  lễ  niệm  A  Di  Đà  Phật  mà  thôi!  Quán  Âm  Đại  Sĩ  thệ 

nguyện rộng sâu, nghe tiếng cứu khổ, có cảm ắt ứng. Ngoài việc sáng chiều 

lễ  Phật  ra,  hãy  nên  lễ  niệm  thêm  Đại  Sĩ  sẽ  ngầm  được  gia  hộ,  tự  có  thể 

chuyển  họa  thành  phước,  biến  tai  nạn  thành  điều  tốt  lành  mà  mình  chẳng 

biết. 



* Thiên hạ loạn lạc, kẻ thất phu phải có trách nhiệm. Người người ai nấy 

dốc tấm lòng thành, ai nấy tận lực hiếu đễ, ai nấy làm điều từ thiện: giúp đỡ 

kẻ cô quả, cứu kẻ hoạn nạn, thương xót kẻ nghèo, kiêng giết, phóng sanh, ăn 

chay, niệm Phật. Người có thiện cảm, trời ắt ứng phước, tự nhiên mưa thuận, 

gió  hòa,  dân  yên,  vật  mạnh,  quyết  chẳng  đến  nỗi  trời  thường  giáng  các  tai 

nạn: lụt, hạn, ôn dịch, châu chấu, gió lốc, động đất... Thời tiết điều hòa, được 

mùa, nhân dân lạc nghiệp. 

Lại thêm từ hòa, nhân nhượng tập quen thành thói. Dù có một hai kẻ ngu 

độn cũng sẽ biến thành hiền lành. Nếu thương xót kẻ quân tử trên xà nhà32 , 

hắn sẽ dứt tuyệt vĩnh viễn thói trộm cắp; chu cấp cho đứa rình rập nhà kín, 

từ đấy  về sau  nó sẽ trở thành  người  lành.  Cổ  nhân  dùng  nhân  từ để cai trị, 

chân thành yêu dân, nên còn cảm hóa được cả dị loại. Các điềm lành như: hổ 

chẳng  vào  nơi  trấn  nhậm,  cá  sấu  bỏ  đi  nơi  khác...  chép  trong  sử  sách,  nào 

phải  chỉ  có  một  chuyện!  Nếu  ai  nấy  thật  sự  có  thể  dùng  lòng  từ  thiện  cảm 

động  nhau,  quyết  chẳng  đến  nỗi  thường  có  các  tai  họa:  thổ  phỉ,  đao  binh, 

giầy xéo, cướp bóc! 



* Nên biết  rằng:  Phật  pháp  lấy  nhân quả  báo ứng  làm đạo  nguyên  thủy 

trọng  yếu để hạ  học thượng đạt. Nay kẻ trên không  giữ đạo, kẻ dưới chẳng 

tuân phép tắc, tàn hại lẫn nhau, lấy giết chóc làm vui, chỉ cốt sao thỏa thích ý 

mình, chẳng đoái quốc gia còn mất, dân tình thống khổ. Đấy đều là do chẳng 

biết  nhân  quả  báo  ứng  mà  nên  nỗi.  Tôi  thường  nói:  “Nhân  quả  là  phương 

tiện lớn lao để thánh nhân thế gian và xuất thế gian bình trị thiên hạ, độ thoát 

chúng  sanh”.  Trong  lúc  này  chẳng  đề  xướng  sự  lý  nhân  quả  báo  ứng,  sanh 

tử, luân hồi, mà muốn thiên hạ thái bình, nhân dân an lạc, dù Phật, Tổ, thánh 

hiền cùng ra đời cũng chẳng biết làm sao được! 



* Thế đạo suy sụp, lòng người bạc bẽo là do Nho Gia chẳng biết đạo là ở 

chỗ cung kính thực hành, cứ một bề đuổi theo cái ngọn. Phàm đối với những 

nghĩa lý như khắc kỷ, giữ lễ, ngăn lòng tà, giữ lòng thành, họ chẳng cần biết 

đến, cứ lo thuộc lòng từ chương hòng làm cái vốn để tấn thủ trong đời, khiến 

cho cái đạo khen  ngợi,  giáo  hóa, dưỡng dục của thánh nhân trở thành  ngón 

nghề  để  thâu  đoạt  danh  lợi.  Đấy  thật  là  báng  nhục  thánh  hiền,  trái  nghịch 

thiên địa đến cùng cực! 

Do  vậy,  người  đọc  sách  tâm  chẳng  hiểu  nghĩa  sách,  thân  chẳng  hành 

theo đạo lý dạy trong sách. Người làm văn cứ phô diễn đạo lý hiếu đễ, trung 

tín,  lễ  nghĩa,  liêm  sỉ  chẳng  sót  mảy  may,  nhưng  xét  đến  ý  nghĩ,  việc  làm, 

tuyệt chẳng có chút mảy may nào liên quan đến những điều ấy cả. Khác nào 

con hát diễn tuồng, khổ, sướng, vui, buồn, cố làm giống như thật, chứ thật sự 

ra những tâm trạng ấy chẳng mảy may liên quan gì đến chính mình cả! Thói 

tệ ấy đã nẩy, dần dà biến thành quá mức. 

Người  có  thiên  tư  quen  thói  cuồng  vọng,  thẹn  phải  theo  vết  Nghiêu, 

Thuấn,  Châu,  Khổng,  bèn  muốn  tiến  lên,  rốt  cuộc  phế  bỏ  kinh  điển  thánh 

hiền, sùng thượng Âu hóa. Một người đề xướng, trăm kẻ hùa theo, trở thành 

phong  trào  đến  nỗi  những  kẻ  tiểu  nhân  hèn  kém  tầm  thường  muốn  thỏa  ý 

niệm mặc sức phóng túng không kiêng kỵ của mình bèn vội vã đề xướng dẹp 

bỏ  cương  thường  đạo  lý  gây  trở  ngại  cho  họ,  muốn  gấp  rút  thực  hành  chủ 

trương tệ hại gây hại lớn lao cho quần chúng, khiến dân không có pháp gì để 

an,  đến  nỗi  thiên  tai,  nhân  họa  liên  tục  giáng  xuống.  Vận  nước  nguy  ngập, 

dân không  lẽ sống. Ví  như đi đêm  bỏ đuốc, vượt biển bỏ thuyền,  lại  mong 

chẳng bị té ngã, chìm đắm, há có được chăng? 



* Gần đây thế đạo nhân tâm suy sụp, chìm đắm đến cùng cực. Thiên tai, 

nhân họa liên tục giáng xuống. Người biết lo cho đời, biết các nghiệp quả ấy 

đều do sát hại khởi  lên. Nếu đã biết vật còn chẳng  nên  giết, quyết chẳng  lẽ 

nào  giết  người. Do  vậy, ai  nấy ôm  lòng từ thiện,  nâng đỡ  lẫn  nhau, tự thay 

đổi được phong tục, chiêu cảm được thiên hòa vậy. 



* Phải biết rằng phóng sanh chính là để ngăn ngừa giết chóc. Muốn tránh 

giết  chóc  thì  phải  bắt  đầu  bằng  ăn  chay.  Nếu  như ai  nấy  đều  kiêng  giết,  ai 

nấy đều ăn chay thì nhà nhà tu tập từ thiện, người người tuân hành đề cao lễ 

nghĩa,  phong  tục  thuần  mỹ,  khí  hậu  điều  hòa,  mùa  màng  sung  túc,  có  đâu 

đến nỗi kiếp đao binh khởi, kẻ này người kia tàn hại lẫn nhau! Đấy chính là 

nhiệm vụ căn bản trọng yếu, thanh tịnh đúng đắn để vãn hồi thiên tai, nhân 

họa.  Phàm  những  ai  muốn  cửa  nhà  yên  vui,  thân  tâm  khang  ninh,  thiên  hạ 

thái  bình,  nhân  dân  an  lạc,  xin  hãy  cầu  nơi  việc  phóng  sanh  kiêng  giết,  ăn 

chay, niệm Phật thì cầu gì lại chẳng được! 



* Gần đây thiên tai nhân họa liên tiếp xảy ra quá đỗi, số người tử vong 

quá  nhiều  càng  thảm.  Há  nào  phải  đạo  trời  bất  nhân  đâu,  thật  ra  là  do  ác 

nghiệp trong bao kiếp và trong đời này chiêu cảm đó thôi. Tuyệt đối chẳng 

có  chuyện  không  nhân  lại  được  quả,  cũng  tuyệt  đối  chẳng  có  chuyện  tạo 

thiện  nghiệp  lại bị quả ác! Chỉ  vì tri kiến  phàm phu chẳng thể biết rõ  nhân 

duyên  túc  thế,  nên  tựa  hồ  có  trường  hợp  lẽ  ra  chẳng  đáng  được  nhưng  lại 

được. Nếu có  thể  xem trọn  nhiều kiếp,  nhiều đời, sẽ thấy  mỗi  một quả báo 

thiện  hay  ác  ta  phải  nhận  đều  như  tiếng  vọng  đi  theo  âm  thanh,  như  bóng 

theo hình, trọn chẳng sai khác! 



*  Nay  thế  đạo  nhân  tâm  suy  sụp,  khuyết  hãm  đã  đến  cực  điểm.  Nếu 

chẳng  dùng  nhân  quả,  báo  ứng,  sanh  tử,  luân  hồi  và  “hết  thảy  chúng  sanh 

đều có Phật tánh, đều có thể thành Phật” để dạy dỗ, quyết khó lòng đạt được 

hiệu quả! Do một niệm tâm tánh của chúng ta bất biến tùy duyên, tùy duyên 

bất  biến,  hễ  gặp  tịnh  duyên  bèn  chứng  Tam  Thừa  và  Phật  pháp  giới;  gặp 

duyên mê nhiễm sẽ thành nhân thiên và tứ ác thú pháp giới. Dù  mười pháp 

giới thăng trầm, khổ vui khác xa nhau như trời với đất, nhưng tâm tánh vốn 

sẵn có ấy tại phàm chẳng giảm, tại tánh chẳng tăng. 

Nếu hiểu kỹ nghĩa này, dù có táng thân mất mạng, quyết chẳng chịu bỏ 

đi  tịnh  duyên  đã  ngộ  để  theo  đuổi  nhiễm  duyên  đến  nỗi  luân  hồi  mãi  mãi, 

chẳng thể thoát nổi! Vì thế, biết rằng các pháp: nhân quả, báo ứng, sanh tử, 

luân hồi v.v... chính là đại đạo trị cả gốc lẫn ngọn, là nguyên do của cả phàm 

lẫn thánh, là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian, xuất thế gian bình 

trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh.  Trong  lúc  này,  nếu  bỏ  đi  pháp  này,  dù 

Nghiêu, Thuấn, Vũ, Thang, Văn, Vũ, Châu, Khổng cùng ra đời, cũng chẳng 

làm gì được! 



* Ba cõi chẳng yên hệt như nhà lửa, các khổ đầy dẫy thật đáng kinh sợ! 

Chúng sanh ngu si dù chịu khổ lớn chẳng cầu xuất ly. Dù sẵn có Phật tánh, 

nhưng vì mê muội, trái nghịch, lại khởi Hoặc tạo nghiệp đến nỗi trải kiếp số 

như trần sa không cách  nào  giải thoát. Chẳng đáng buồn  ư? Huống  nay thế 

đạo, lòng người nguy hãm, chìm đắm đến cùng cực, sát kiếp thê thảm từ xưa 

chưa từng nghe. 

Lại thêm trào lưu tân học bác không nhân quả, chê những lời nghị luận 

đạo  đức  của  thánh  hiền  là  hủ  bại,  vu  vơ,  mặc  tình  đề  xướng  những  ý  kiến 

mình ức đoán. Kẻ quáng dẫn lũ mù, lôi nhau vào lửa, đến nỗi thiên tai, nhân 

họa  liên  tục  giáng  xuống.  Lũ  dân  ngây  ngô  thật  đáng  thương  xót.  Bởi  thế, 

những  người  có  tâm  lo  cho  đời  bèn  mạnh  mẽ  phát  đại  chí  muốn  cứu  giúp 

dân. Những nghiệp quả ấy đều do chỉ biết tự tư, tự lợi, chẳng biết nhân quả 

ba đời, thiện ác báo ứng, tưởng là người chết đi, thần thức liền diệt, chẳng có 

linh  hồn  tùy  theo  nhân  duyên  tội  phước  thọ  sanh  trong  trời  người  hay  đọa 

vào tam đồ, ác đạo! 

Nếu thiện hay ác cũng đều bị diệt mất như nhau, lẽ nào chẳng tùy ý làm 

bất cứ chuyện  gì cốt sao thân tâm khoái  lạc ư? Do  vậy, đối  với những  việc 

nghịch thiên trái lý, tổn người lợi mình, cùng với giết hại sanh mạng cốt sao 

thỏa thích miệng bụng, bèn đua nhau tưng bừng làm, chẳng e dè chi! 

Nếu  như  biết  đến  nhân  quả  ba  đời  sẽ  liền  sợ  phải  thọ  báo,  chẳng  dám 

móng khởi chút ý niệm, huống hồ là thực hành những việc ấy ư? Vì vậy, biết 

rằng: sự lý nhân quả ba đời, sanh tử, luân hồi do đức Phật ta giảng chính là 

huệ nhật trong đêm dài vô minh. Niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới chính  là thuyền từ trong biển khổ  sanh tử. Muốn  vãn  hồi kiếp  vận, 

bỏ qua pháp này, không còn cách chi! 



---o0o--- 

4. Giảng những điểm trọng yếu về việc giới sát 



* Đại đức của trời đất là Sanh, đại đạo của Như Lai là Từ. Người, vật tuy 

khác,  tâm  tánh  là  đồng.  Như  Lai  xem  khắp  cả  tam  thừa  lục  phàm  đều  như 

con  một.  Vì sao  vậy? Do  họ  đều có Phật tánh, đều có  thể thành  Phật. Tam 

thừa hãy để đó. Lục phàm là trời, người, a-tu-la, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. 

Tuy có cao thấp khác nhau, khổ vui khác nhau, nhưng đều chưa đoạn được 

Hoặc nghiệp, chưa ra khỏi sanh tử. Phước trời nếu hết liền phải đọa xuống. 

Tội trong địa ngục nếu tiêu bèn lại sanh lên. Hệt như bánh xe, hết lên cao lại 

xuống thấp. 

Ta nay may được thân người, lẽ ra phải khéo léo bày cách để cứu giúp, 

thương tiếc sanh mạng loài vật, thể hiện đức hiếu sanh của trời đất, thể hiện 

lòng  nhân  trắc  ẩn  trong  tâm  ta.  Ấy  là  vì  các  loài  vật  và  ta  cùng  sống  trong 

vòng trời đất, cùng hưởng sự sanh trưởng, dưỡng dục của trời đất. Lại cùng 

biết  tham  sống,  cùng  biết  sợ  chết.  Người  có  lòng  nhân  đối  với  xương  khô 

còn nhặt lấy đem chôn, đối với cỏ cây còn để mọc dài chẳng chặt, nào chịu 

vì  sướng  bụng  miệng  mà  khiến  cho  các  loài  vật  trên  cạn,  dưới  nước  phải 

chịu nỗi khổ cắt, xẻ, nung nấu ư? 

Phải biết rằng các loài vật từ vô thỉ đến nay cũng từng ở địa vị cao sang, 

tôn quý, oai quyền hiển hách, chẳng biết mượn oai quyền để ban bố ân đức; 

trái  lại cậy quyền tạo  nghiệp, khiến cho ác nghiệp chất chứa  như rừng, đọa 

trong  dị  loại.  Miệng  chẳng  nói  được,  tâm  không  suy  nghĩ,  thân  không  tài 

khéo  nên  mắc  phải  nạn  này.  Tuy  thịt  mềm  bị  cưỡng  ăn  là  chuyện  đã  đành, 

nhưng  oán  hận  đã  kết,  há  chẳng  đời  đời  kiếp  kiếp  lo  báo  thù  cái  oán  niệm 

này chăng? 

Ví  dù  con  người  chẳng  nghĩ  đến  nỗi  khổ  của  những  con  vật  bị  giết,  lẽ 

nào  chẳng  sợ  oán  nghiệp  kết  sâu,  thường  bị  chúng  giết  lại  hay  sao?  Lại 

chẳng sợ tàn  hại  loài  vật của trời, trời sẽ đoạt  mất phước thọ của  mình  hay 

sao? Người nào mong cho quyến thuộc đoàn tụ, thọ  mạng dài lâu, thân tâm 

yên  vui,  các  duyên  như  ý,  rất  nên  phát  tâm  đại  bi,  thực  hành  phóng  sanh, 

khiến cho thiên địa quỷ thần thảy đều thương xót tấm lòng thành thương loài 

vật của ta sẽ khiến cho những điều mình mong mỏi được thành tựu. 

Nếu cậy mình có tiền tài, mình có trí lực, bày ra đủ cách bắt lấy các con 

vật  hòng  thỏa  mãn  bụng  miệng  mình,  chẳng  kể  đến  nỗi  thống  khổ  của 

chúng,  há  còn  đáng  gọi  là  con  người  đứng  cùng  với  trời  đất  thành  tam  tài 

chăng? Nhưng  ta  với chúng cùng trong sanh  tử từ vô thỉ đến  nay, cố  nhiên 

chúng đều là cha, mẹ, anh, em, thê thiếp, con cái của mình, mình cũng là cha 

mẹ,  anh  em,  thê  thiếp,  con  cái  của  chúng.  Mỗi  con  vật  ấy  trong  khi  làm 

người  hoặc  lúc  trong  dị  loại,  từng  bị  ta  giết;  ta  cũng  trong  lúc  làm  người, 

hoặc trong lúc làm dị loại, từng bị chúng giết. Làm kẻ oán, người thân, sanh 

ra nhau, giết hại nhau. 

Lặng im suy nghĩ, thẹn chẳng muốn sống nữa! Hãy gấp rút sửa đổi, hối 

hận, vẫn còn là chậm, huống hồ cứ quen thói cũ, vẫn chấp mê tình, cho rằng 

trời sanh ra dị loại vốn là để làm thức ăn cho con người ư? Ta vẫn còn đầy 

đủ Hoặc nghiệp nên không cách nào thoát ra ngoài luân hồi được. Vạn nhất, 

chúng  nó tội đã diệt,  lại sanh  làm  người, thiện căn phát sanh,  nghe  pháp tu 

hành, đoạn Hoặc chứng Chân, đạt thành Phật đạo. Nếu ta đọa lạc, còn mong 

chúng  sẽ  rủ  lòng  từ  cứu  viện  ngõ  hầu  lìa  khổ  được  vui,  chứng  được  Phật 

tánh.  Há  nên  cậy  vào  sức  mạnh  một  thời  để  đạt  [cái  khổ] bao  kiếp  dài  lâu 

không được cứu vớt chăng? 



*  Phải  biết:  Người  cùng  loài  vật  cùng  mang  cái  thân  huyết  nhục  này, 

cùng có tánh linh tri, cùng sanh trong vòng trời đất. Chỉ do đây kia tội phước 

bất đồng, đến nỗi đời này hình chất thông linh hay ngu xuẩn sai khác. Cậy ta 

mạnh hiếp loài yếu, dùng thịt chúng nó no đẫy bụng mình, khoái lòng thích 

chí, cho đó là phước báo. Chẳng biết rằng một khi phước lực đã tận, nghiệp 

báo  hiện  tiền,  lúc  bị  người  giết chóc, thân chẳng kháng cự  lại được,  miệng 

chẳng nói nổi, trong lòng buồn sợ, đau đớn, khổ sở, mới biết chuyện ăn thịt 

là một tội vạ lớn vậy. 

Người ăn thịt đúng là La Sát, dù chẳng giết người để ăn thịt cũng không 

được. Vì thế, kinh Lăng Nghiêm nói:  “Do người ăn dê, dê chết thành người, 

 người  chết  thành  dê.  Như  thế  cho  đến  mười  loại sanh  vật.  Chết  chết,  sống 

 sống, ăn nuốt lẫn nhau, ác nghiệp cùng sanh đến cùng tột đời vị lai”.  

Lại  còn  nhiều  kiếp  đến  nay  sanh  ra  lẫn  nhau.  Đã  không  có  đạo  lực  để 

cứu tế, nỡ nào để chúng nó bị dao xả cực khổ, hòng miệng lưỡi mình hưởng 

vị ngon chăng? Trong kinh Nhập Lăng Già, đức Thế Tôn bao lần quở trách 

chuyện  ăn  thịt.  Có  đoạn  chép:  “Hết  thảy  chúng  sanh  từ  vô  thỉ  đến  nay  ở 

 trong  sanh  tử  luân  hồi  chẳng  ngơi.  Không  ai  chẳng  từng  làm  cha  mẹ,  anh 

 em,  quyến  thuộc  nam  nữ  cho  đến  bằng  hữu  thân  ái,  kẻ  hầu.   Qua  đời  khác, 

 phải thọ các thân chim, thú... sao lại dùng chúng nó để ăn?”  Phàm những ai 

sát sanh ăn thịt, nếu nghĩ đến điều này, ắt sẽ giật mình kinh sợ, tỉnh ngộ, thà 

tự giết mình, chẳng thể giết hết thảy loài vật nữa! 



* Ta cùng hết thảy chúng sanh đều trong luân hồi; từ vô thỉ đến nay thay 

phiên sanh ra nhau, lần lượt giết nhau. Cố nhiên ai nấy đều từng là cha mẹ, 

anh em, chị em, con cái của chúng  ta, ta cũng từng  là cha  mẹ, anh em, chị 

em, con cái của mỗi kẻ đó. Cố nhiên, bọn họ do sức ác nghiệp trùng trùng ở 

trong  loài  người  hoặc  trong  dị  loại  bị  ta  giết  hại,  ta  cũng  do  sức  ác  nghiệp 

trùng trùng ở trong loài người hoặc trong dị loại bị chúng giết hại. Trải kiếp 

dài lâu, sanh ra nhau, giết lẫn nhau, trọn chẳng ngừng nghỉ. Phàm phu chẳng 

biết, Như Lai thấy thấu triệt. Chẳng nghĩ thì thôi, hễ nghĩ đến, hổ thẹn, đau 

xót khôn ngăn! 

Ta  nay  may  nhờ  phước  thiện  đời  trước  sanh  trong  loài  người,  tất  nhiên 

nên  giải trừ oán  hận, tháo  mối trói  buộc, kiêng  giết, phóng sanh, khiến cho 

hết thảy những loài có sanh mạng ấy đều được yên ổn. Lại còn vì chúng nó 

niệm Phật hồi hướng Tịnh Độ khiến chúng được độ thoát. Nếu như chúng nó 

nghiệp nặng chẳng được sanh ngay, nương vào công đức từ thiện này, chắc 

chắn khi lâm chung sẽ vãng sanh Tây Phương. Đã vãng sanh rồi, liền được 

siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, dần 

dần chứng được Phật Quả. 

Vả  nữa,  thương  yêu  loài  vật,  phóng  sanh,  cổ  thánh  tiên  hiền  đều  làm 

chuyện  ấy.  Vì  thế,  kinh  Thư  chép  chim,  thú,  cá,  ba  ba  đều  cảm  mến  Văn 

Vương.  Văn  Vương  thương  xót  cả  xương  khô,  huống  hồ  gì  loài  vật  có  tri 

giác! Còn như Giản Tử thả chim bồ câu, Tử Sản nuôi cá, Tùy Hầu cứu rắn, 

Dương  Bảo  thả  chim  sẻ.  Đấy  là  do  tấm  lòng  nhân  bình  đẳng  của  Thánh 

Hiền, chứ họ nào biết đến nghĩa lý: mỗi loài hàm linh xuẩn động đều có Phật 

tánh,  lần  lượt thăng  trầm,  làm kẻ oán,  người thân  lẫn  nhau, tương  lai  quyết 

định thành Phật. 

Mãi đến khi đại giáo truyền sang Đông, lý nhân quả ba đời, chúng sanh - 

Phật - tâm bình  đẳng  vô  nhị  mới được sáng  rực trong đời.  Phàm  là bậc đại 

thánh, đại  hiền, không ai  là chẳng kiêng  giết, phóng sanh, hòng  vãn  hồi sát 

kiếp,  hòng  bồi  đắp  phước  quả,  dứt  đao  binh  hầu  làm  nền  tảng  cho  ngày 

tháng  an  vui.  Cổ  nhân  nói:  “Dục  tri  thế  thượng  đao  binh  kiếp;  tu  thính  đồ 

 môn bán dạ thanh” (Muốn biết binh đao trên cõi thế,  lò  mổ  nên  nghe tiếng 

giữa đêm). Lại nói:  “Dục đắc thế gian vô binh kiếp, trừ phi chúng sanh bất 

 thực  nhục” (muốn  cho  thế  giới  thái  bình,  trừ  phi  nhân  loại  đồng  tình  ăn 

chay). Do vậy, biết rằng kiêng giết, phóng sanh chính là kế sách tốt lành nhổ 

sạch rễ, lấp tận nguồn để cứu đời vậy. 



*  Nếu  nói: “Kẻ quan, quả, cô, độc33 , bần cùng  hoạn  nạn đâu  đâu cũng 

có, sao chẳng chu cấp cho họ, cứ khăng khăng lo cho bọn dị loại chẳng quan 

hệ chi  với  mình? Chẳng phải  là đảo lộn chuyện  hoãn  - gấp,  nặng - nhẹ ư?” 

Đáp  rằng:  Ông  chưa  biết  nguyên  do  đức  Như  Lai  dạy  người  kiêng  giết, 

phóng sanh. Người và vật tuy khác, Phật tánh vốn đồng. Chúng do ác nghiệp 

đắm chìm trong dị loại, ta do thiện nghiệp may được làm thân người; chẳng 

tăng thêm  lòng  lân tuất, lại còn  mặc sức ăn  nuốt. Một  mai phước ta đã hết, 

tội  chúng  nó  đã  tận,  khó  tránh  bị  nắm  đầu  đền  nợ,  no  thỏa  bụng  miệng 

chúng. 

Phải biết rằng: đao binh đại kiếp đều do sát nghiệp đời trước cảm thành. 

Nếu  không  có  sát  nghiệp,  dù  thân  gặp  phải  giặc  cướp,  chúng  sẽ  khởi  tâm 

lành, chẳng chém  giết  mình. Huống  hồ  là đối với  những tai  nạn  ngang trái: 

ôn dịch,  nước lửa... người kiêng  giết, phóng sanh, tuyệt  ít  gặp phải. Vì thế, 

biết rằng: bảo vệ loài vật vốn là để bảo vệ mình, kiêng giết mới hòng khỏi bị 

trời giết, quỷ thần giết, đạo tặc giết, vị lai oan oan tương báo giết. 

Đối với kẻ quan, quả, cô độc, bần cùng, hoạn nạn, cũng nên tùy phần tùy 

sức  chu  cấp,  chứ  nào  phải  người  kiêng  giết  phóng  sanh  tuyệt  chẳng  thực 

hiện công đức ấy! Nhưng những kẻ quan, quả... dù thật đáng thương xót, vẫn 

chưa  đến  nỗi  lâm  vào  tử  địa.  Loài  vật  nếu  chẳng  được  cứu  chuộc  ngay,  sẽ 

lập tức phải lên chảo, thớt để thỏa miệng bụng con người. 

Lại còn có kẻ nói: Loài vật vô tận, phóng sanh được mấy? Đáp: Phải biết 

rằng, một việc phóng sanh chính là để khiến đồng nhân phát khởi thiện tâm 

tối  thắng  cứu  giúp  khắp  sanh  mạng  loài  vật,  mong  họ  thể  nhận  được  cái  ý 

gấp  thả,  trong  tâm  động  lòng  xót  thương,  chẳng  nỡ  ăn  nuốt.  Đã  chẳng  ăn 

nuốt sẽ thôi săn bắt. Vậy thì hết thảy loài vật bay trên không, bơi dưới nước 

sẽ  tự  tại  bay,  chạy,  bơi  lội  trong  nơi  sanh  sống  của  chúng,  tức  là  chẳng 

phóng sanh mà phóng sanh khắp cả, đấy chẳng phải là cả thiên hạ trở thành 

một cảnh hay sao? 

Dù không phải ai cũng làm được như vậy, nhưng một người chẳng nỡ ăn 

thịt đã có  vô  lượng sanh  mạng  loài  vật trên cạn, dưới  nước khỏi bị tàn sát; 

huống  hồ  nào  phải  chỉ  có  một  người  [không  nỡ  ăn  thịt]  thôi  ư?  Lại  vì  hết 

thảy đồng nhân trong hiện tại, vị lai, dứt trừ cái nhân quan - quả - cô - độc, 

bần cùng, hoạn nạn, tạo cái duyên trường thọ, không bệnh, phú quý, yên vui, 

cha con xum họp, vợ chồng giai lão. 

Đấy  chính  là  thực  hiện  sự  chu  cấp,  giúp  đỡ  sẵn,  để  đời  đời,  kiếp  kiếp 

trong vị lai vĩnh viễn chẳng có những nỗi khổ quan quả... hưởng thọ dài lâu 

những sự vui: trường thọ v.v... há chẳng đáng gọi là khiến cho khắp hết thảy 

đều được hưởng phước ư? Há nên thờ ơ bỏ qua? Ông nghĩ kỹ đi: kiêng giết 

phóng sanh, rốt ráo chính là khăng khắng vì con người, nào phải cứ cắm đầu 

lo cho loài vật, đảo lộn chuyện hoãn - gấp, nặng - nhẹ đâu! 



* Một niệm tâm tánh của hết thảy chúng sanh và một niệm tâm tánh của 

tam thế chư Phật trọn chẳng phải hai. Nhưng do mê chưa ngộ nên bao kiếp 

dài  lâu  luân  hồi  trong  lục đạo,  mãi không  ngừng  nghỉ.  Tuy đường  lành trời 

người so với tam đồ ác đạo khổ vui khác xa nhau, nhưng đều là thuận theo 

nghiệp  lực  thiện  ác  cứ  luân  hồi  mãi!  Thiện  đạo  chẳng  đáng  tin  cậy,  ác  đạo 

thật đáng sợ. Há chẳng nên vun bồi nhân lành, cứ tạo càn ác nghiệp, cứ cậy 

mình mạnh, hiếp đáp kẻ yếu, bắt lấy hết thảy chúng sanh trên cạn, dưới nước 

giết ăn chăng? 

Trước  kia,  khi  Phật  giáo  chưa  truyền  sang,  thánh  nhân  Nho  giáo  đều 

dùng luân thường thế gian để giảng dạy. Đối với Phật tánh sẵn có của chúng 

ta  và  sự  chuyển  biến,  thăng  trầm,  luân  hồi  lục  đạo,  cũng  như  chuyện  đoạn 

Hoặc, chứng Chân, siêu phàm, nhập thánh, dù là Lý hay Sự đều chưa giảng 

ra.  Vì  thế  chẳng  cấm  giết,  nhưng  cái  tâm  bất  nhẫn  đã  nêu  tỏ  lắm  rồi  trong 

các lời dạy để lại cho đời. 

Chẳng hạn như, kinh Thư nói chim, thú, cá, ba ba đều quyến luyến, sách 

Luận Ngữ nói thả câu nhưng chẳng vãi chài, chẳng bắn ban đêm. Mạnh Tử 

thấy  sống,  không  nỡ  thấy  chết;  nghe  tiếng  chẳng  nỡ  ăn  thịt.  Kinh  Lễ  chép: 

Chư  hầu chẳng  vô cớ  mổ trâu; đại phu chẳng  vô cớ  giết dê, kẻ sĩ chẳng  vô 

cớ  giết  chó,  lợn;  thứ  dân  chẳng  vô  cớ  ăn  món  ngon.  “Món  ngon”  chính  là 

thịt vậy. 

Đủ  thấy  rằng:  đối  với  việc  sát  sanh,  Nho  Giáo  cũng  chẳng  phải  không 

hạn chế  vậy, chỉ  là quyền biến  để dạy dỗ, chứ chưa thể  vĩnh  viễn cấm  hẳn 

được. Có duyên cớ mới giết, cố nhiên kẻ giết cũng ít. Vô cớ chẳng ăn thịt thì 

trong  một  năm ăn thịt được  mấy  ngày?  Hậu  thế, sự  giáo  hóa suy đồi, quen 

thói tàn nhẫn, bèn coi chuyện ăn thịt như chuyện cơm bữa trong nhà, chỉ cốt 

sao khoái khẩu, chẳng biết đến nỗi khổ của loài vật. 

Đến khi Phật giáo truyền sang Đông thì chân lý, sự thật thường trụ vĩnh 

viễn  “hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh”  và  “mê  thì  luân  hồi  sanh  tử, 

trọn  không  lúc  nào  xong”,  “ngộ  thì  triệt  chứng  Niết  Bàn”  mới  được  xiển 

minh rốt ráo. Mới biết rằng các dị loại này nọ đều là cha mẹ trong quá khứ, 

là chư Phật trong vị lai. Chẳng những chẳng dám giết ăn, lại còn mong cho 

chúng nó đều được sống yên ổn. Do vậy, vua thánh, tôi hiền, bậc triết sĩ, bậc 

hồng  nho,  đa  phần  đều  kính  tuân  lời  Phật  giáo  huấn,  tài  bồi  lòng  nhân  của 

chính mình. Hoặc là ăn chay, bỏ hẳn ăn mặn, hoặc là kiêng giết, phóng sanh. 

Những lời lẽ tốt lành, hành vi hay đẹp ấy được chép trong các sử sách cũng 

chỉ là để mong người đời sau cùng tu tâm từ, thương xót loài vật, cùng thấy 

Phật tánh. 

Do ác nghiệp nhân duyên, đọa trong đường súc sanh. Ta nay  may được 

sanh  trong  loài  người,  nếu  chẳng  tăng  thêm  lòng  lân  tuất,  cứ  mặc  tình  sát 

hại,  khó  tránh  đời  sau  oan  oan  tương  báo.  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “Giết 

 thân mạng chúng, hoặc ăn thịt chúng, trải vi trần kiếp ăn lẫn nhau, giết lẫn 

 nhau giống như bánh xe lăn, hết lên cao lại xuống thấp, chẳng có lúc ngừng. 

 Trừ xa-ma-tha và lúc Phật xuất thế, chẳng thể ngưng nghỉ được”.  

Nhưng đạo xa-ma-tha thật chẳng dễ đắc, Như Lai xuất thế cũng khó gặp 

gỡ, dám đâu chẳng  học  theo  gương tiên  hiền, chẳng tuân  lời  Phật dạy. Suy 

cái tâm sợ chết của mình mà cứu vớt loài đợi bị nấu nướng kia để mong tiêu 

trừ túc nghiệp, vun bồi căn lành, dứt vĩnh viễn cái nhân sát hại, cùng chứng 

quả trường thọ vậy! 



* Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều là cha mẹ quá khứ, là chư 

Phật  vị  lai.  Lập  cách  cứu  giúp  còn  e  chưa  kịp,  há  nên  để  thỏa  miệng  bụng 

mình, bèn giết hại thân xác chúng nó ư? Phải biết rằng các loài vật bay trên 

không, lặn dưới nước đều có cái tâm linh minh giác tri, nhưng vì túc nghiệp 

sâu  nặng  đến  nỗi  hình  thể  khác  xa,  miệng  chẳng  nói  được.  Xem  tình  cảnh 

chúng đi tìm cái ăn, tránh né cái chết, sẽ nhận ra chúng có khác gì con người 

đâu! 

Chúng  ta  nhờ  sức  túc  phước,  may  được  làm  người,  tâm  có  trí  lự,  phải 

nên luôn nghĩ đến dân chúng và loài vật cùng [sanh từ] một bọc cha trời, mẹ 

đất,  mới  chẳng  phụ  bạc  cái  lẽ  con  người  đứng  cùng  trời  đất  thành  tam  tài 

vậy! Do cùng được trời đất sanh thành, nuôi nấng, phải mong cho mọi người 

cùng  loài  vật đều được sống  yên  ổn, cùng được trời che, đất chở, cùng  vui 

ngày  tháng  mới  phải.  Nếu  như  chẳng  hiểu  thấu  cái  đức  hiếu  sanh  của  trời 

đất,  buông  lung  ý  niệm  tham  ăn  tục  uống  của  chính  mình,  cậy  mình  khỏe, 

hiếp kẻ yếu, ăn thịt nó để no đẫy bụng mình, ắt đến ngày nào đó, túc phước 

đã hết, sát nghiệp hiện tiền, muốn chẳng thay đầu, đổi  mặt, bị chúng nó ăn, 

giết trở lại, há có được chăng? 

Vả nữa, ăn thịt có chất độc, do lúc chúng bị giết tâm oán hận kết lại. Bởi 

thế,  khi  ôn  dịch  lưu  hành,  người  ăn  chay  rất  ít  người  bị  nhiễm  phải.  Hơn 

nữa, thịt là vật uế trược. Ăn vào máu sẽ bẩn, tinh thần tối tăm, thấy mạnh mẽ 

ngay đó, nhưng hiệu quả tan đi rất nhanh, rất dễ tạo thành đầu mối cho bệnh 

tật. Rau cỏ là vật thanh khiết, ăn vào khí thanh, trí rạng, khỏe mạnh lâu, già 

chậm,  có  nhiều  chất  bổ.  Tuy  đây  là  lời  bàn  thông  thường  về  phép  vệ  sinh, 

nhưng thật sự là lời luận cùng tột về tánh. Do thói quen kéo dài đến nỗi mê 

man chẳng tỉnh. 

Phải  biết  rằng:  người  nhân  ắt  thương  yêu  loài  vật.  Người  giết  loài  vật 

quyết khó thể  là người có  lòng  nhân, do tánh quen khiến  thành  như thế. Vì 

vậy, thánh vương trị thế, chim thú cá, rùa đều sung sướng. Đạo sáng dạy dân 

thì gậy nhựa dính, ná bắn đạn đều bỏ sạch. Thử nghĩ: Từ xưa đến nay, phàm 

là  kẻ  tàn  nhẫn  tham  ăn  tục  uống,  phần  nhiều  dòng  dõi  bị  tuyệt  diệt.  Người 

nhân ái tử tế, con cháu ắt hưng thạnh. Kẻ khởi đầu thói ác, Khổng Tử đoán 

nó  vô  hậu;  kẻ  mặc  sức  ăn  thịt,  Như  Lai  dự ký  ắt  phải  đền  trả.  Xin  chớ  nói 

suông xa lánh bếp núc34 , đấy chỉ là cách nói quyền biến thuận theo thế tục, 

phải vĩnh viễn dứt hẳn đồ hôi tanh thì mới là xứng lý thật nghĩa. 



*  Tâm  tánh  chúng  sanh  giống  hệt  như  Phật.  Do  nghiệp  thiện  -  ác,  báo 

phân  ra  người,  thú.  Người  có  trí  huệ,  thú  không  tài  khéo.  Cậy  mạnh  hiếp 

yếu, giết để ăn thịt. Làm con trong nhà người ta chẳng ngoài [lý do đã] thiếu 

nợ  nặng.  Huống  hồ  giết thân  mạng chúng  chỉ cốt sướng  miệng, oán  hận cố 

kết,  trải  bao  kiếp  đòi  nợ  lẫn  nhau.  Thử  nghĩ  đến  điều  ấy,  trong  tâm  đau 

thương. 



* Nguyên hết thảy chúng sanh trên cạn, dưới nước, không một loài nào 

chẳng  biết  đớn  đau,  khổ,  vui,  không  một  loài  nào  chẳng  biết  tham  sống  sợ 

chết,  nhưng  không  con  vật  nào  chẳng  phải  là  cha  mẹ,  anh  em,  chị  em,  vợ 

con, bạn bè, thân quyến trong  vô  lượng kiếp của ta.  Lại không có  một  loài 

nào  chẳng  thể  trong  đời  vị  lai,  gieo  sâu  thiện  căn,  tu  trì  Tịnh  nghiệp,  đoạn 

Hoặc  chứng  Chân,  viên  thành  Phật  đạo.  Chỉ  vì  túc  thế  ác  nghiệp,  phải  đọa 

trong dị loại. 

Vì thế phải nên sanh lòng thương xót sâu xa, hộ trì chúng, khiến mỗi con 

vật  đều  được  sống  yên  vui,  há  nên  cậy  mạnh  hiếp  yếu,  hoặc  dùng  trí  đoạt 

lấy, hoặc dùng tiền của đoạt lấy, khiến hết thảy bọn chúng bị dồn vào miệng 

bụng  mình?  Tuy chúng  nó sức chẳng chống chọi được, tâm đã kết  mối  hận 

dằng dặc; cho nên đời đời, kiếp kiếp xoay vần giết nhau. Sướng miệng bụng 

một lúc, giết thân mạng nhiều kiếp. Sánh với chuyện tự giết mình còn khốc 

liệt gấp bội! Sao lại khổ sở làm chuyện chuốc lấy ương họa này, há có phải 

là ngu mê đến cùng cực chăng? 

Xưa  nước  Lỗ  có  hai  gã  dũng  sĩ,  chỉ  nghe  tên  nhau  chứ  chưa  gặp  mặt. 

Một bữa gặp nhau, mua rượu cùng uống. Một gã bảo: “Không có thịt chẳng 

vui,  hãy  đi  mua  thịt!”  Gã  kia  bảo:  “Thịt  của  tôi  với  anh  đây,  còn  tìm  đâu 

nữa!”  Gã  thứ  nhất  bảo  ý  kiến  ấy  rất  hay,  bèn  trễ  áo  xẻo  thịt  mình,  hai  bên 

cùng ăn. Kẻ kia lại cắt thịt mình, đưa cho bạn ăn. Dương dương tự đắc, bảo 

là  tình  bạn  chúng  ta  tình  ý  chân  thật  tột  bậc.  Vừa  cắt  vừa  ăn  mãi  cho  đến 

chết. Những người trông thấy đều than: “Hai gã ngu!” 

Do  vì  ăn  thịt,  người  đời  tạo  các  sát  nghiệp  đến  nỗi  bao  kiếp  xoay  vần 

giết  hại  lẫn  nhau.  So  với  hai  gã  dũng  sĩ  kia  càng  khốc  liệt  hơn!  Do  không 

mắt  huệ,  chẳng  biết  hậu  báo,  lại  coi  là  chuyện  đắc  ý  để  khoe  khoang,  kiêu 

hãnh, chê kẻ ăn chay là mê tín cùng là bạc phước. Thế tục tán thành, nào biết 

là sai! 

Vì  thế,  trong  các  kinh  Đại  Thừa  Phạm  Võng,  Lăng  Nghiêm,  Lăng  Già 

v.v... đức Như Lai đã cực lực phơi bày cái họa sát sanh ăn thịt, có thể nói là 

lòng chân từ đại bi nhổ rễ lấp nguồn vậy. Gần đây, sát kiếp thảm khốc, thiên 

cổ chưa từng nghe, lại còn các tai vạ: nước, lửa, tật dịch, gió lốc, động đất, 

hạn  hán,  lụt  lội...  thình  lình  xảy  ra.  Nói  chung  đều  là  do  sát  nghiệp  duyên 

khởi đến nỗi thế đạo, nhân tâm càng ngày càng thấp. Do vậy, thiên tai, nhân 

họa liên tiếp xảy ra, như đứng trước tấm gương, chẳng thể tránh khỏi bị soi 

bóng. 



*  Thế  tục  mê  hoặc,  coi  ác  là  thiện,  coi  tạo  nghiệp  là  tu  phước,  [kẻ  như 

vậy]  rất  nhiều.  Điều  mắt  nhìn  thấy  thảm,  lòng  thấy  xót  xa  nhất  không  gì 

bằng chuyện cúng tế quỷ  thần. Phú quý đại  gia  luôn  giết con  vật  lớn để tế: 

một mặt để cầu được nhiều phước, một mặt để phô phang mình giàu có. Còn 

những nhà nghèo khó cũng phải giết gà, giết vịt để cầu thần thường bảo hộ, 

khiến cho phước thọ tăng thêm, lâu dài hơn, mọi việc đều như ý. 

Chẳng  biết  thiên  địa  lấy  hiếu  sanh  làm  đức,  quỷ  thần  lấy  thiên  địa  làm 

chủ tể các sự, há chẳng phải là tâm ấy trái thiên nghịch địa ư? Vì hưởng một 

kỳ tế lễ của ta khiến cho vô số sanh mạng cùng chịu nỗi khổ cắt xẻ, ông thần 

ấy còn đáng gọi là một vị chánh thần thông minh, chánh trực, thưởng thiện, 

phạt ác nữa chăng? Nguyên do là bọn ngu phu tham ăn, chỉ mượn danh quỷ 

thần,  giết  thú  lớn,  vật  nhỏ,  cốt  sao  thỏa  thích  bụng  miệng,  quen  dần  thành 

thói, chẳng biết là đã tạo đại ác nghiệp! 

Bảo là cúng quỷ thần, thần có ăn đâu? Huống hồ đã gọi là thần, ắt phải 

vâng  giữ  đức  thông  minh,  chánh  trực,  ắt  phải  chuẩn  theo  việc  thiện  hay  ác 

mà giáng phước hay gieo vạ. Há phải đâu ai sát sanh cúng bái mình, dù nó 

làm ác vẫn cứ giáng phước; kẻ nào chẳng sát sanh cúng tế mình, dù có làm 

thiện cũng cứ gieo vạ ư? Nếu vậy, tâm hạnh của ông thần ấy có khác gì tâm 

hạnh của bọn tiểu  nhân  vô  lại  nơi chợ búa đâu?  Làm sao  xưng  là ông thần 

thông minh, chánh trực được nữa? Đã là một vị thần thông minh, chánh trực, 

chắc  chắn  chẳng  vì  thói  yêu  tà,  quỷ  quái  này  mà  chẳng  tuân  thủ  đạo  đức, 

nhân nghĩa! 



* Người đời chỉ biết ăn thịt là ngon, bèn vì ý niệm tham cầu thứ hôi thối, 

tanh tưởi ấy, cho rằng thần thánh cũng  giống  như vậy. Từ đấy kẻ  nọ  người 

kia  bắt  chước  nhau,  chẳng  biết  là  trái.  Ví  như  giòi  tửa  ăn  phân,  nghĩ  thiên 

tiên cũng phải tham ưa vị ngon này, bèn thường muốn dâng lên để cầu được 

ban thưởng phước khánh! 

Những con vật bị giết kia phần nhiều đều là những kẻ trong đời trước sát 

sanh  cúng  tế  quỷ  thần  ngõ  hầu  chính  mình  có  dịp  ăn  thịt,  nay  phải  đền  trả 

quả báo sát sanh khi ấy. Thế nhưng hết thảy kẻ ngu nghe nói đến chuyện sát 

sanh tế thần bèn vui mừng, hớn hở, coi đấy là chuyện làm phước, chẳng biết 

tương lai sẽ phải biến thành những giống vật ấy. Lúc bị người giết, có miệng 

chẳng nói được, không cách nào thoát khỏi. 

Huống những ai đã thâm nhập Phật pháp, đã thọ đại giới nhà Phật, là bậc 

cao  nhân  lỗi  lạc  suốt  đời  ăn  chay,  do  ham  muốn  ăn  thịt  bèn  vô  cớ  bịa 

chuyện,  giết  vô  số  sanh  mạng  để  cúng  tế.  Cái  tội  nghịch  trời,  trái  lý,  dối 

thánh, khinh hiền ấy khiến cho đời đời kiếp kiếp sẽ mãi mãi làm các loài vật 

bị giết chóc ấy, há chẳng đáng buồn bã lắm sao? 



*  Người  đời  mắc  bệnh  cùng  bị  những  tai  nạn  nguy  hiểm,  chẳng  biết 

niệm Phật tu thiện, lại lầm lạc cầu đảo quỷ thần, đến nỗi sát hại sanh mạng. 

Nghiệp  tăng  thêm  nghiệp,  thật  đáng  thương  xót!  Người  sống  trong  đời  có 

những cảnh duyên gì, đa phần là do túc nghiệp. 

Đã  mắc  bệnh  khổ,  nên  niệm  Phật  tu  thiện,  sám  hối  túc  nghiệp,  nghiệp 

tiêu bệnh sẽ  lành.  Hạng quỷ thần  kia chính  họ còn đang  trong biển  nghiệp, 

sao có thể tiêu nghiệp cho người khác được? Dù là vị chánh thần có đại oai 

lực đi nữa thì oai lực của vị ấy so với oai lực của Phật, Bồ Tát khác chi lửa 

đom đóm sánh  với ánh sáng  mặt trời! Đệ tử Phật chẳng  hướng  về Phật, Bồ 

Tát  cầu  đảo,  lại  hướng  về  quỷ  thần  cầu  đảo,  chính  là  tà  kiến,  chính  là  trái 

nghịch lời Phật dạy. Không thể không biết điều này! 

Thêm nữa, hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ quá khứ, là chư Phật vị lai, 

lẽ ra nên kiêng giết, phóng sanh, yêu tiếc mạng sống loài vật, chớ nên theo 

tri  kiến  thế  tục,  cho  rằng  dâng  thức  ngon  lành  lên  cha  mẹ  mới  là  hiếu.  Kẻ 

chưa  nghe  Phật  pháp  chẳng  biết  sự  lý  luân  hồi  lục  đạo,  lầm  tưởng  đấy  là 

hiếu, còn tha thứ được. Chứ nếu là người đã nghe Phật pháp, giết phụ mẫu, 

thân  thuộc  quá  khứ để  phụng  dưỡng  cha  mẹ  hiện  tại  và  dùng  trong  tang  tế 

v.v... chẳng những chẳng phải là hiếu đạo, mà còn thành ngỗ nghịch nữa! 

Bởi  vậy,  do  nghe  nghĩa  đế  chân  thật  của  Phật  pháp  những  người  thông 

đạt đều chẳng chịu làm theo những pháp quyền tạm của thế tục. Bởi những 

pháp tạm bợ ấy chỉ thuận theo mê tình thế tục mà lập, chẳng phải là đạo thấy 

thấu suốt nhân quả ba đời của đức Như Lai vậy! 



*  Trong  các  ác  nghiệp,  chỉ  có  sát  nghiệp  là  nặng  nhất.  Khắp  dưới  gầm 

trời,  không  một  ai  chẳng  tạo  sát  nghiệp.  Dù  cả  đời  chẳng  sát  sanh,  nhưng 

hằng ngày ăn thịt tức là hằng ngày sát sanh! Bởi chẳng giết, chắc chắn chẳng 

có thịt!  Kẻ  mổ thịt, kẻ săn bắt, kẻ đánh cá đều  là để cung cấp cho  nhu cầu 

của người ăn thịt, họ giết hại thay cho mình. 

Nhưng  một ải ăn thịt - ăn chay thật sự là nguyên nhân chẳng nhỏ khiến 

chúng  ta  thăng  hay  trầm,  thiên  hạ  bình  trị  hay  loạn  lạc  vậy.  Những  ai  yêu 

thân mình và yêu thương khắp cả mọi người trên cõi đời, muốn được trường 

thọ, an  lạc, chẳng  mắc phải  tai  họa  ngoài  ý  muốn, phải  lấy  việc kiêng  giết, 

ăn chay làm diệu pháp bậc nhất để vãn hồi thiên tai, nhân họa. 

Một  niệm  tâm  tánh  của  hết  thảy  chúng  sanh  chẳng  khác  với  chư  Phật, 

cũng  chẳng  khác  với  một  niệm  tâm  tánh  của  chúng  ta.  Chỉ  vì  túc  thế  ác 

nghiệp đọa vào dị loại; vì thế, phải sanh lòng thương xót lớn lao, lẽ đâu mặc 

sức  giết  chóc?  Người  đời  vô  tri  bị  tập  tục  trói  chặt,  thường  coi  sát  sanh  ăn 

thịt là vui, chẳng nghĩ đến các con vật bị giết ôm nỗi thống khổ, oán hận như 

thế nào! 

Cậy  mạnh  hiếp  yếu, coi  là chuyện đương  nhiên;  một khi đao  binh  khởi 

lên, tình cảnh khác  gì  những con  vật bị  giết. Đốt cháy  nhà cửa  ngươi,  hãm 

hiếp vợ con ngươi, cướp tiền tài của ngươi, giết thân mạng ngươi, ngươi vẫn 

chẳng dám dùng lời ác chửi nó vì sức chẳng chống chọi lại được. Loài vật bị 

giết  cũng  vì  chẳng  có  sức  chống  cự  lại  được;  nếu  nó  kháng  cự  được,  tất 

nhiên nó sẽ cắn xé kẻ toan giết nó đến cùng. Sao không đối với cảnh khổ ấy, 

hãy thử nghĩ lại xem! 

Loài  vật  cùng  ta  đều  tham  sống  sợ  chết.  Ta  đã  có  trọn  vẹn  cái  thể  chất 

đội  trời  đạp  đất  này,  lẽ  ra  phải  nên  hỗ  trợ  đất  trời  sanh  thành,  dưỡng  dục, 

khiến cho các loài chim, thú, cá, rùa kia đều sống yên vui. Nỡ nào giết thân 

mạng chúng để vui sướng bụng miệng mình ư? Do sát nghiệp cố kết đến nỗi 

phát sanh cái họa đao binh do người gây ra và các thiên tai: nước, lửa, hạn, 

lụt,  đói  kém,  tật  dịch,  gió  lốc,  địa  chấn,  biển  trào,  sông  ngập  v.v...  nối  tiếp 

nhau giáng xuống. 

Giống  như biếu quà cuối  năm, ta biếu quà đi,  người biếu quà  lại, quyết 

chẳng  bao  giờ  biếu  đi  chẳng  được  biếu  lại,  hoặc  chỉ  nhận  quà  chứ  không 

biếu trả. Nếu có trường hợp như vậy, tất nhiên phải có nhân duyên nào khác 

ngăn trở, chứ thật ra đều chẳng ngoài chuyện qua lại, đáp tạ cả. Trời thưởng 

phạt  cũng  giống  như thế,  huống  hồ  là  chuyện  báo  đền  giữa  con  người?  Vì 

thế,  kinh  Thư  viết: “Làm  lành  giáng  xuống  trăm  điều  tốt  lành;  làm  việc 

 chẳng lành, giáng xuống trăm  điều họa ương” .  Kinh Dịch chép:  “Nhà tích 

 thiện ắt sự vui có thừa, nhà chứa điều bất thiện, ắt tai ương có thừa”.  Đạo 

trời  ưa  xoay  vần,  không  có  gì  qua  mà  chẳng  lại!  Muốn  tránh  khỏi  ác  quả, 

phải  đoạn  ác  nhân  trước  đã.  Muốn  được  thiện  quả,  phải  trồng  thiện  nhân 

trước đã! Đấy là lẽ rốt ráo của lý trời, tình người vậy! 



---o0o--- 

Phần 5 

VII. PHÂN ĐỊNH GIỚI HẠN GIỮA THIỀN VÀ TỊNH 



*  Thiền  và  Tịnh  lý  vốn  không  hai.  Nếu  luận  về  Sự  Tu  thì  tướng  trạng 

[của  hai  pháp  này] khác  xa  nhau.  Thiền  nếu  chẳng  triệt  ngộ,  triệt  chứng  sẽ 

chẳng  thể  siêu  xuất  sanh  tử.  Vì  thế,  tổ  Quy  Sơn  nói:  “Do  chánh  nhân  đốn 

 ngộ sẽ dần dần thoát trần. Nếu đời đời bất thoái sẽ quyết định có lúc thành 

 Phật”.  Ngài  còn  nói:  “Sơ  tâm  do  duyên  đốn  ngộ  tự  tánh,  nhưng  vẫn  chưa 

 thể diệt sạch ngay tức khắc tập khí trong bao kiếp từ vô thỉ. Vì thế phải dạy 

 họ trừ sạch nghiệp thức hiện đang lưu chuyển”.  

Ngài  Hoằng  Biện  nói:  “Đốn  ngộ  tự  tánh  thì  [sở  ngộ]  giống  hệt  chư 

 Phật, nhưng chưa thể trừ sạch ngay được vô thỉ tập khí, nên phải tốn công 

 đối trị mới hòng thuận tánh khởi dụng. Như người ăn cơm, chẳng thể ăn một 

 miếng liền no ngay được!”  Ngài Trường  Sa Sầm  nói:  “Thiện tri thức trong 

 thiên  hạ  chưa  chứng  được  quả  Niết  Bàn  là  vì  công  đức  chẳng  bằng  chư 

 thánh vậy!”  Vì thế, Ngũ Tổ Giới sanh làm Tô Đông Pha, Thảo Đường Thanh 

thân  sau  làm  Lỗ  Công.  Cổ  kim  tông  sư  triệt  ngộ  nhưng  chưa  triệt  chứng 

phần nhiều đều như vậy. Ấy là do chỉ cậy vào tự lực, chẳng cầu Phật gia bị, 

hễ  Hoặc  nghiệp  còn  mảy  may  chưa  tận  sẽ  nhất  định  chẳng  thể  thoát  khỏi 

sanh tử được! 

Về phần Tịnh Độ, hễ đầy đủ ba thứ Tín - Hạnh - Nguyện liền có thể đới 

nghiệp vãng sanh. Một khi đã vãng sanh sẽ vĩnh viễn thoát khỏi sanh tử. Bậc 

ngộ chứng sẽ mau đạt tới bậc Bổ Xứ, người chưa ngộ cũng sẽ chứng địa vị 

A  Bệ  Bạt  Trí.  Bởi  thế,  Hoa  Tạng  hải  chúng  đều  nguyện  vãng  sanh;  những 

bậc  tri  thức  trong  Tông,  trong  Giáo  cùng  sanh  Tịnh  Độ.  Rõ  ràng  là  do  cậy 

vào  Phật  lực kiêm thêm cái tâm khẩn  thiết nên được cảm ứng đạo  giao;  do 

vậy, chóng thành Chánh Giác. 

Xét tình thế hiện tại, đừng quan tâm tới các Thiền lục nữa, cứ chuyên tu 

Tịnh  nghiệp,  dùng  cái  tâm  chẳng  nhiễm  mảy  trần  để  chuyên  trì  thánh  hiệu 

vạn  đức  hồng  danh.  Niệm  ra  tiếng  hoặc  niệm  thầm,  chẳng  tạp,  chẳng  gián 

đoạn sao cho niệm khởi từ tâm, tiếng thấu vào tai, từng chữ phân minh, từng 

câu  chẳng  loạn.  Lâu  ngày  chầy  tháng,  tự  thành  một  phiến,  tự  chứng  Niệm 

Phật tam muội, tự biết Tây phương tông phong. Đấy là dùng công phu “phản 

văn tự tánh” (xoay trở lại nghe nơi tự tánh) của Quán Âm để tu tịnh nghiệp 

“nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối”  của  Thế  Chí,  tuy  là  Tịnh  nhưng 

chính là Thiền, còn gì hay khéo hơn! 



* Người tu Thiền Định (chỉ tứ thiền, bát định) và người tham  Thiền chỉ 

cậy  vào  tự  lực,  chẳng  cầu  Phật  gia  bị.  Vì  thế  lúc  công  phu  đắc  lực,  chân 

vọng  chống  cự  nhau,  thường  có  các  thứ  cảnh  giới  huyễn  hoặc  xuất  hiện, 

huyễn hoặc biến mất! Ví như lúc trời mưa dầm sắp tạnh, mây dầy bị xé toạc, 

chợt thấy ánh mặt trời chỉ trong khoảng khắc, biến hóa bất trắc. Nếu chẳng 

phải là người thật sự có đạo nhãn sẽ chẳng thể phân biệt biết rõ tất cả những 

cảnh  giới  ấy.  Nếu  tưởng  lầm  đó  chính  là  dấu  hiệu  [chứng  tỏ  mình  chứng 

đắc] sẽ bị ma dựa phát cuồng, không sao chữa được! 

Người niệm Phật dùng lòng tín nguyện chân thành, thiết tha, trì vạn đức 

hồng danh ví như mặt trời rực rỡ giữa hư không, đi trên đường lớn của vua, 

chẳng  những quỷ  mị  vọng  lượng biến  mất tăm  tích,  ngay cả  những  ý  niệm 

ngoắt ngoéo, sai trái cũng chẳng sanh từ đâu được. Suy đến cùng cực, chẳng 

qua là: Niệm đến mức công thuần, lực tận thì toàn tâm là Phật, toàn Phật là 

tâm, tâm - Phật bất nhị, tâm - Phật như một mà thôi! Chỉ sợ con người chẳng 

biết  đến  hạnh  ấy,  lý  ấy,  nên  chẳng  thể  xứng  hợp  ý  nguyện  phổ  độ  chúng 

sanh  của  Phật;  chứ  phải  đâu  là  bí  mật  chẳng  truyền,  chỉ  truyền  riêng  cho 

mình ông ư? Nếu có những “diệu quyết” khẩu truyền kín đáo thì đấy chính 

là tà ma ngoại đạo, chứ nào phải là Phật pháp! 



*  Hòa  Thượng  Pháp  Tràng  sẵn  đủ  linh  căn  từ  trước,  thoạt  đầu  là  bậc 

chân nho, sau thành bậc chân tăng; có thể nói là chẳng uổng công đọc sách 

học đạo vậy! Đời có bậc chân nho thì mới có bậc chân tăng. Những hạng vô 

lại  xuất  gia  thảy  đều  là  ma  vương  ngoại  đạo  phá  hoại  Phật  pháp  vậy!  Ngữ 

lục của Ngài (Pháp Tràng) thật là thống khoái, thẳng chóng, mở toang tự tâm 

con người, rất nên khắc in lưu thông để làm pháp bảo nhà Thiền. Thế nhưng, 

Ngài chỉ phát huy đạo lý “chỉ thẳng tâm người, thấy tánh thành Phật”; chúng 

ta  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  đừng  nên  so  đo,  đoán  mò  lời  Ngài  đến  nỗi  đánh 

mất lợi ích cả hai bên vậy. Chẳng thể chẳng biết điều này. 

Tông  gia  (Thiền  tông)  chỉ  đề  xướng  bổn  phận,  những  thứ  khác  đều 

chẳng  thèm  xiển  dương.  Việc  tu  nhân  đạt  quả,  đoạn  Hoặc  chứng  chân  của 

nhà Thiền đều là ngầm tự tu trì. Những kẻ đứng ngoài thấy nhà Thiền chẳng 

đề xướng những đạo lý tu chứng ấy, bèn cho rằng Tông gia hoàn toàn chẳng 

dùng đến những pháp đó. Đấy là báng Tông, lẫn báng Phật, báng Pháp vậy! 



* Nên biết rằng: trong hết thảy pháp môn đức Phật đã nói, đều phải đoạn 

Hoặc  chứng  Chân  thì  mới  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử,  tuyệt  đối  chẳng  có 

chuyện chưa đoạn sạch Hoặc mà liễu thoát được! Với pháp môn Niệm Phật, 

nếu  người  vãng  sanh  đã  đoạn  Hoặc  nghiệp  thì  sẽ  mau  chứng  Pháp  Thân, 

người  tuy  còn  đủ  Hoặc  nghiệp  mà  vãng  sanh  thì  cũng  đã  vượt  lên  địa  vị 

thánh nhân. Một đằng hoàn toàn cậy vào tự lực, một đằng hoàn toàn nhờ vào 

Phật lực kiêm thêm tự lực. 

Điều thứ hai,  [sự tu trì] khó dễ thật  là  một trời  một  vực.  Thường có kẻ 

thông minh, đọc sách Thiền qua quít, hiểu chút vị Thiền, bèn toan lấy Thiền 

làm  mạng, học đòi làm bậc cao nhân thông suốt, nhưng toàn là hạng chẳng 

biết Thiền  lẫn  Tịnh đến  nơi đến chốn, cứ lầm  tưởng  mình  là  hạng tôn quý, 

đại  căn.  Tuyệt  đối  chớ  nên  bắt  chước  theo  thứ  tri  kiến  như  thế.  Bắt  chước 

theo  đó,  chỉ  e  trải  kiếp  số  như  vi  trần  vẫn  chẳng  mong  gì  được  liễu  sanh 

thoát tử cả! 



*  “Quyền”  nghĩa  là  Như  Lai  tùy  thuận  theo  căn  cơ  của  chúng  sanh  mà 

đặt bày phương tiện. “Thật” nghĩa là nói đến những nghĩa lý do chính tự tâm 

đức Phật chứng được. “Đốn” là chẳng cần đến thứ tự, nhanh thẳng, mau lẹ, 

nhất siêu trực nhập. “Tiệm” nghĩa là tấn tu dần dần theo thứ tự, chứng nhập 

dần  dần,  phải  trải  nhiều  kiếp,  nhiều  đời  mới  đích  thân  chứng  được  Thật 

Tướng. 

Người  tham  Thiền  cho  rằng  pháp  Tham  Thiền  là  pháp  “chỉ  thẳng  tâm 

người,  thấy  tánh  thành  Phật”.  Cố  nhiên,  pháp  này  thật  sự  là  pháp  Ðốn, 

nhưng  họ chẳng biết  rằng: Tham Thiền dù đại triệt đại  ngộ,  minh tâm kiến 

tánh  thì  cũng  mới  chỉ  thấy  được  đức  Phật  lý  tánh  sẵn  có  ở  ngay  trong  tâm 

này! Nếu  là căn tánh đại  Bồ  Tát thì  vừa  ngộ  liền chứng, tự có thể  mãi  mãi 

thoát khỏi luân hồi, vượt xa tam giới. Từ đấy, dùng thượng cầu hạ hóa làm 

nền tảng để trang nghiêm phước và trí. 

Xét ra, trong trăm ngàn người đại triệt đại ngộ chỉ được một hai vị thuộc 

vào  căn  tánh  này.  Còn  như  những  kẻ  căn  khí  hơi  kém  hơn,  dù  có  thể  diệu 

ngộ  nhưng  chưa  thể  đoạn  trừ  Kiến  Tư  Hoặc  thì  vẫn  phải  thuộc  trong  tam 

giới,  thọ  sanh  thọ  tử.  Đã  phải  thọ  sanh  tử  thì  từ  ngộ  thành  mê  là  nhiều,  từ 

ngộ trở thành  ngộ  lại  ít. Như vậy, tuy pháp này thực sự  là viên đốn, nhưng 

nếu  chẳng  phải  đúng  người  thì  cũng  chẳng  thật  sự được  lợi  ích  thật  nhanh 

chóng, nên nó cũng trở thành pháp Quyền Tiệm mà thôi. Vì sao vậy? Do cậy 

vào  Tự  Lực;  nếu  Tự  Lực  mười  phần  đầy  đủ  thì  họa  may  sẽ  được  như  thế; 

còn  như  chỉ  hơi  thiếu  chút  phần,  sẽ  chỉ  ngộ  được  lý  tánh  nơi  cửa  miệng, 

chẳng thể đích thân chứng được lý tánh. Hiện thời, bậc đại triệt đại ngộ còn 

khó có được mấy người, huống là người chứng được điều mình đã ngộ! 

Một  pháp  Niệm  Phật  thông  trên  suốt  dưới,  vừa  là  Quyền  vừa  là  Thật, 

vừa  Tiệm  vừa  Đốn,  chẳng  thể  dùng  giáo  lý  tầm  thường  phán  định  được. 

Trên đến bậc Đẳng Giác Bồ Tát, dưới đến chủng tánh A Tỳ đều cùng nên tu 

tập (do  đấy  nói  là  “thông  trên  suốt  dưới”). Như  Lai  vì  chúng  sanh  thuyết 

pháp chỉ nhằm làm cho chúng sanh liễu sanh thoát tử. Trong các pháp môn 

khác,  bậc  thượng  căn  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử  ngay  trong  đời  này,  còn  hạ 

căn bao kiếp khó lòng liễu được! Chỉ mỗi mình pháp này, chẳng cần biết là 

chủng tánh, căn cơ nào, cũng đều có thể vãng sanh Tây Phương ngay trong 

đời  này,  hễ  vãng sanh  liền  liễu sanh  thoát  tử. Pháp thẳng chóng  như thế  há 

có thể gọi là Tiệm ư? 

Chỉ do căn cơ [được  hóa  độ bởi pháp  này] chẳng  giống  với căn cơ của 

các pháp viên đốn thông thường nên pháp này tựa hồ là Tiệm, nhưng oai lực 

của pháp môn này phát xuất từ thệ nguyện muốn cho những căn cơ hạ liệt ấy 

đều  mau chóng hưởng được lợi ích lớn của đức Như Lai. Lợi ích ấy nằm ở 

chỗ  cậy  vào  Phật  từ  lực.  Phàm  những  người  giảng  Thiền  nếu  chưa  nghiên 

cứu  kỹ  Tịnh  tông,  chưa  có  ai  không  coi  pháp  này  là  thiển  cận  rồi  khinh 

thường. Nếu nghiên cứu kỹ Tịnh tông ắt sẽ cạn kiệt lòng thành, tận hết sức 

lực hoằng dương, há nào chấp mãi vào những lý luận Quyền - Thật, Tiệm - 

Đốn để tự mình lầm, làm người khác lầm nữa ư? 



*  Nói  đến  Thủ  -  Xả (lấy  -  bỏ) là  ước  trên  Thật  Nghĩa  rốt  ráo  mà 

nạn (“nạn” tức là cật vấn, bắt bẻ), chẳng biết rằng: không Thủ không Xả rốt 

ráo  chỉ  là  chuyện  sau  khi  đã  thành  Phật!  Nếu  chưa  thành  Phật,  còn  đang 

trong giai đoạn “đoạn Hoặc chứng Chân” thì đều thuộc về Thủ - Xả cả! Đã 

chấp  nhận  chuyện  thủ  -  xả  “đoạn  Hoặc  chứng  Chân”,  sao  lại  chẳng  chấp 

nhận chuyện thủ - xả “bỏ Đông lấy Tây, lìa cấu giữ tịnh”? 

Đối với pháp Tham Thiền thì thủ - xả đều là sai, nhưng đối với một pháp 

Niệm Phật, thủ - xả lại là đúng. Một đằng chuyên suy xét tự tâm, một đằng 

kiêm  nhờ  vào  Phật  lực.  Kẻ  kia  chẳng  xét  đến  duyên  do  của  từng  của  pháp 

môn, lầm đem pháp Tham Thiền phá pháp Niệm Phật; vậy là hiểu lầm ý mất 

rồi! 

Vô thủ - xả vốn là đề hồ, nhưng niệm Phật mà cũng muốn không thủ - xả 

thì không thủ - xả bèn thành thuốc độc! Mùa Hạ dùng Cát Căn35 , mùa Đông 

khoác áo Cừu, khát  uống, đói ăn, chẳng sai trái  gì, cũng chẳng thể cố chấp 

được! Chỉ cốt sao chọn lấy điều thích nghi thì được lợi ích chẳng bị trở ngại 

gì! 



* Coi “bỏ Đông lấy Tây” là sanh diệt tức là chẳng biết rằng “chấp Đông 

phế Tây” chính là đoạn diệt! Chưa chứng Diệu Giác, có ai là không lấy - bỏ? 

Tam  kỳ36  luyện  hạnh,  trăm  kiếp  tu  nhân,  thượng  cầu,  hạ  hóa,  đoạn  Hoặc 

chứng Chân, không sự nào chẳng phải là lấy - bỏ đó sao? Phải biết rằng: đức 

Như  Lai  muốn  cho  hết  thảy  chúng  sanh  mau  chứng  Pháp  Thân  và  Tịch 

Quang cho  nên Ngài  mới đặc biệt khuyên  trì danh  hiệu Phật, cầu sanh  Tây 

Phương. 



*  Một  chuyện  Tham  Thiền  nói  dễ  dàng  sao!  Cổ  nhân  như  ngài  Triệu 

Châu Thẩm thiền sư, xuất gia từ nhỏ, đến hơn tám mươi tuổi vẫn hành cước, 

nên mới có bài tụng rằng: 

 Triệu Châu bát thập do hành cước,  

 Chỉ vị tâm đầu vị tiễu nhiên.  

(Triệu Châu tám chục còn hành cước, 

Do bởi cõi lòng chửa lặng không!) 

Ngài  Trường  Khánh  ngồi  rách  bảy  cái  bồ  đoàn  rồi  mới  khai  ngộ.  Ngài 

Dũng Tuyền phải  nhọc  nhằn  hết  bốn  mươi năm. Ngài Tuyết Phong ba  lượt 

lên gặp ngài Đầu Tử, chín lần lên Động Sơn. Họ là bậc đại Tổ Sư đại triệt, 

đại  ngộ  mà  còn  phải  gian  nan  đến  thế.  Lũ  ma  con  kia  mới  nghe  qua  ma 

thuyết đều được khai ngộ ngay, vậy thì những vị Tổ Sư vừa nói trên đây có 

xách giày cho chúng cũng không đáng sao? 



* Những lời “chẳng chấp trước”... về Lý thì đúng, nhưng về Sự thì chẳng 

phải  là  điều  hạng  phàm  phu  sát  đất  có  thể  làm  nổi!  Suốt  ngày  mặc  áo,  ăn 

cơm,  rồi  vênh  váo  mình  bất  chấp  đói  lạnh,  bảo  kẻ  suốt  ngày  bụng  rỗng 

tuếch,  chẳng  được  chén  nước,  hạt  cơm,  đói  lả  gần  chết  rằng:  “Tôi  coi  gan 

rồng  tủy  phượng  hệt  như  uế  vật,  nghĩ  đến  là  muốn  ói,  huống  hồ  là  nuốt 

xuống!” Toàn là nói suông như nhau thôi! 

Nay  kẻ  tham  Thiền  nếu  chẳng  hiểu  giáo  lý  thì  cái  Không  giải  thoát  đó 

phần  nhiều  trở  thành  bệnh  cho  họ.  Còn  như  không  cảnh  hiện  tiền  khi  tịnh 

tọa,  lắng  ý,  thì  bất  quá  là  do  [ý  niệm]  lặng  trong,  chế  ngự  được  vọng  nên 

ngẫu  nhiên  huyễn  cảnh  phát  hiện  đó  thôi!  Nếu  tưởng  lầm  đấy  chính  là  dấu 

hiệu chứng tỏ mình chứng đắc, bèn sanh lòng mừng rỡ lớn lao thì sẽ mất trí 

thành cuồng, Phật cũng khó cứu được! 

Nếu may mắn suy xét kỹ, chẳng chấp trước, buông bỏ huyễn vọng, chợt 

quán thông các pháp môn thì đấy mới là: đi trong chốn gai góc đã lâu, chợt 

đến chỗ khoảng khoát. Người đời mạt căn cơ hèn kém, tri thức hiếm hoi, nếu 

chẳng  nhờ  vào Phật từ  lực chuyên tu  Tịnh  nghiệp, chỉ cậy  vào  tự  lực tham 

cứu  Thiền  tông  thì  minh  tâm  kiến  tánh,  đoạn  Hoặc  chứng  chân  thành  công 

hiếm có mấy ai, còn hạng tưởng huyễn là chân, lấy mê làm ngộ, ma dựa phát 

cuồng thật nhiều lắm! Vì thế, các vị Vĩnh Minh, Liên Trì v.v... quán sát căn 

cơ đương thời, cực lực chủ trương pháp môn Tịnh Độ. 



* Thiền tức là Chân Như Phật Tánh trong bổn tâm chúng ta, Tông  môn 

gọi  là  “bổn  lai  diện  mục  trước  lúc  cha  mẹ  sanh  ra”.  Tông  môn  chẳng  nói 

toạc ra, cốt sao người tham cứu tự hiểu lấy, nên  mới nói như vậy. Chứ thật 

ra nó là cái tâm thể thuần chân, không Năng, không Sở, vừa Tịch vừa Chiếu, 

ly  niệm  linh  tri (“ly  niệm  linh  tri”  là  không  có  ý  niệm  suy  nghĩ  gì,  nhưng 

mọi cảnh hiện hữu đều hiểu rõ cả). 

Tịnh  Độ  là  Tín  Nguyện  Trì  Danh  cầu  sanh  Tây  Phương,  chứ  chẳng 

phải chỉ riêng “duy tâm Tịnh Độ, tự tánh Di Đà!” “Có Thiền” là cực lực 

tham  cứu  đến  mức  niệm  lặng,  tình  mất,  thấy  thấu  tột “bổn  lai  diện  mục 

trước  khi  cha  mẹ  sanh  ra”,  minh  tâm  kiến  tánh.  “Có  Tịnh  Độ”  là  chân 

thật phát  Bồ Đề tâm, sanh  tín, phát  nguyện, trì  danh  hiệu Phật cầu sanh 

Tây  Phương.  [Nói]  Thiền  và  Tịnh  Độ  chỉ  là  ước  về  Giáo,  ước  theo  Lý 

[mà nói]. 

“Có Thiền, có Tịnh Độ” là ước về căn cơ, ước theo mặt tu hành. Giáo Lý 

luôn luôn như thế, Phật chẳng thể tăng, phàm chẳng thể giảm. Ước theo căn 

cơ để tu hành thì phải y giáo khởi tu, tu hành đến cùng cực để chứng lý, chứ 

thật sự chẳng có gì khác cả! 

Thứ  hai  là  văn  tuy  tương  tự,  nhưng  thật  ra  khác  biệt  rất  lớn.  Hãy  nên 

hiểu kỹ càng, đừng bộp chộp. Nếu tham thiền chưa ngộ, hoặc ngộ chưa triệt 

để,  đều  chẳng  thể  gọi  là  “có  Thiền”.  Nếu  niệm  Phật  nhưng  thiên  chấp  duy 

tâm,  lại không  tín  nguyện,  hoặc có tín  nguyện  nhưng chẳng chân thật, thiết 

tha,  mà  chỉ  hời  hợt,  hờ  hững,  thực  hành  qua  quít,  hoặc  hạnh  tuy  tinh  tấn 

nhưng tâm luyến cảnh ma, hoặc cầu đời sau sanh vào nhà phú quý hưởng thú 

vui  ngũ  dục, hoặc cầu sanh  lên trời  hưởng phước lạc trời,  hoặc cầu đời sau 

xuất gia làm tăng nghe một hiểu được cả ngàn, đắc đại tổng trì, hoằng dương 

đạo pháp phổ lợi chúng sanh, đều chẳng được gọi là “có Tịnh Độ”! 



*  “Có  Thiền,  có  Tịnh  Độ;  khác  nào  cọp  mọc  sừng,  hiện  đời  làm  thầy 

 người, đời sau làm Phật, Tổ”  là người triệt ngộ Thiền Tông, minh tâm kiến 

tánh,  lại còn thâm  nhập  Kinh tạng, biết  hết các pháp  môn Quyền,  Thật của 

Như Lai, nhưng trong các pháp môn lại chỉ chọn lấy  một pháp Tín Nguyện 

Niệm  Phật  để  tự  lợi,  lợi  người  làm  chánh  hạnh  tu  tập.  Bậc  thượng  phẩm 

thượng sanh đọc tụng kinh Đại Thừa, hiểu Đệ Nhất Nghĩa đã nói trong Quán 

kinh chính là hạng người này. 

Người ấy có đại trí huệ, có đại biện tài, ma tà ngoại đạo nghe tên vỡ mật, 

như hổ đội sừng  oai  mãnh khôn sánh! Có  ai đến cầu  học bèn tùy cơ thuyết 

pháp: nên dùng Thiền Tịnh song tu để tiếp độ bèn dùng Thiền Tịnh song tu 

để tiếp độ; nên dùng chuyên tu Tịnh Độ để tiếp độ bèn dùng chuyên tu Tịnh 

Độ  để  tiếp  độ.  Bất  luận  là  thượng,  trung,  hạ  căn,  không  ai  chẳng  được  lợi 

ích; há chẳng phải là đạo sư của trời người ư? 

Đến  lúc  lâm  chung  được  Phật  tiếp  dẫn,  vãng  sanh  thượng  phẩm,  trong 

khoảng  khảy  ngón  tay  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn,  tệ  nhất  cũng  chứng  được  Sơ 

Trụ.  Cũng  có  người  đốn  siêu  các  địa  vị,  đạt  đến  Đẳng  Giác.  Bậc  Sơ  Trụ 

trong  Viên  Giáo  còn  có  thể  hiện  thân  làm  Phật  trong  trăm  cõi,  huống  là 

những địa vị sau đó, càng cao càng thù thắng, cho đến địa vị thứ bốn mươi 

mốt là Đẳng Giác! Vì thế nói là:  “Đời sau làm Phật, Tổ!”  



*  “Không Thiền, có Tịnh Độ; vạn người tu vạn về; nếu được thấy Di Đà, 

 lo gì chẳng khai ngộ”  là có người tuy chưa minh tâm kiến tánh, nhưng quyết 

chí cầu sanh Tây Phương. Do trong kiếp xưa, Phật từng phát đại thệ nguyện 

nhiếp thọ chúng sanh  như  mẹ  nhớ con. Nếu chúng sanh thật sự có thể  như 

con nhớ mẹ, chí thành niệm Phật sẽ cảm ứng đạo giao, liền được nhiếp thọ. 

Người tận lực tu Định  Huệ cố nhiên được vãng sanh, nhưng kẻ ngũ  nghịch 

thập ác, lâm chung bị sự khổ bức bách, phát lòng hổ thẹn lớn lao, xưng niệm 

danh  hiệu  Phật  hoặc tới  mười tiếng,  hoặc  chỉ  một tiếng rồi  liền  lâm chung, 

cũng đều được Phật hóa thân tiếp dẫn vãng sanh. Chẳng phải là  “vạn người 

 tu, vạn người về”  hay sao? 

Kẻ  ấy  tuy  niệm  Phật  chẳng  bao  nhiêu,  nhưng  do  cực  kỳ  mãnh  liệt  nên 

đạt được lợi ích lớn lao như thế, chớ nên so sánh nhiều ít với những kẻ niệm 

Phật hời  hợt, qua loa! Đã sanh  về Tây Phương, thấy Phật  nghe pháp, dù có 

nhanh  chậm  bất  đồng,  nhưng  đều  đã  cao  dự  dòng  thánh,  vĩnh  viễn  chẳng 

thoái chuyển, tùy theo căn tánh cạn hay sâu, là Tiệm hay Đốn mà chứng các 

quả  vị.  Đã  được  chứng  quả,  cần  chi  phải  nói  đến  khai  ngộ  nữa!  Vì  thế 

nói:  “Nếu được thấy Di Đà, lo gì chẳng khai ngộ!”  



*  “Có  Thiền  không  Tịnh  Độ,  mười  người  chín  chần  chừ,  ấm  cảnh  nếu 

 hiện  tiền,  chớp  mắt  đi  theo  nó”: Người  tuy  triệt  ngộ  Thiền  tông,  minh  tâm 

kiến  tánh,  nhưng  Kiến  Tư  phiền  hoặc  chẳng  dễ  đoạn  trừ,  phải  qua  nhiều 

duyên  rèn  luyện  để  trừ  sạch  không  còn  sót  gì  mới  có  thể  thoát  khỏi  phần 

đoạn  sanh  tử.  Với  kẻ  chẳng  đoạn  được  chút  gì  thì  chẳng  cần  bàn  đến  nữa! 

Dù cho đoạn đến mức còn một mảy phiền não chưa trừ sạch thì vẫn hệt như 

cũ: khó tránh nổi luân hồi lục đạo! Biển sanh tử sâu thăm thẳm, nẻo Bồ Đề 

xa  vời  vợi,  còn  chưa  về  được  nhà  đã  mạng  chung.  Trong  mười  người  đại 

triệt  đại  ngộ,  chín  người  đã  như  thế;  cho  nên  nói  “mười  người  chín  chần 

 chừ”  (thập nhân cửu ta lộ). 

Ta là “ta đà”, thông thường nói là “đảm các” (chần chừ). “Ấm cảnh” là 

“trung  ấm  thân  cảnh”,  tức  là  các  cảnh  hiện  ra  bởi  các  nghiệp  lực  thiện  ác 

trong đời này và bao kiếp. Khi cảnh này hiện, trong khoảng chớp mắt sẽ theo 

nghiệp lực thiện hay ác nào mạnh mẽ nhất đi thọ sanh trong đường thiện hay 

ác, chẳng mảy may tự chủ được; như người mắc nợ, chủ nợ nào mạnh sẽ lôi 

đi.  Tâm  tình  lắm  mối, đặt  nặng  nơi  nào sẽ  nghiêng  về đó. Ngũ  Tổ Giới tái 

sanh làm Tô Đông Pha, Thảo Đường Thanh lại sanh làm Lỗ Công, họ còn là 

căn cơ bậc thượng đấy nhé! Vì thế nói:  “Ấm cảnh nếu hiện tiền, chớp mắt đi 

 theo nó!”  

Chữ  Ấm  có  nghĩa  là  ngăn  che,  ý  nói:  do  nghiệp  lực  này  ngăn  che 

khiến chân tánh chẳng thể hiển hiện được. Có kẻ cho rằng “ta đà” nghĩa 

là  lầm  lạc,  “ấm  cảnh”  là  cảnh  [hiển  hiện  bởi]  ngũ  ấm  ma,  toàn  là  do 

chẳng hiểu chữ Thiền và chữ Có nên mới nói hồ đồ như thế. Lẽ nào bậc 

đại triệt đại  ngộ  mười  người  hết chín kẻ  lạc lối, chạy theo cảnh  ngũ ấm 

ma bị  ma dựa phát cuồng ư? Phàm những kẻ bị ma dựa phát cuồng toàn 

là hạng tăng thượng mạn chẳng biết giáo lý, chẳng rõ tự tâm, tu mù luyện 

quáng đó thôi, sao lại gán cho bậc đại triệt đại ngộ là chẳng biết tốt xấu 

vậy? Điều này quan hệ rất lớn, chẳng thể không biện định rõ! 



*  “Không Thiền, không Tịnh Độ; giường sắt và cột đồng, vạn kiếp cùng 

 ngàn  đời,  không  một  ai  nương  dựa”.  Có  kẻ  cho  rằng  câu  “không  Thiền, 

 không Tịnh Độ”  chỉ kẻ vùi đầu tạo nghiệp, chẳng tu thiện pháp, thật lầm lẫn 

quá! 

Pháp môn vô lượng, nhưng chỉ có Thiền và Tịnh Độ phù hợp với các 

căn cơ nhất. Kẻ nào chưa triệt ngộ, lại chẳng cầu vãng sanh, hời hợt, qua 

quít tu các thiện pháp khác. Đã chẳng thể cân bằng Định Huệ, đoạn Hoặc 

chứng Chân, lại chẳng cậy  vào Phật  lực để đới  nghiệp  vãng sanh; do đã 

tạo  ác  nghiệp,  khó  trốn  khỏi  ác  báo.  Một  khi  hơi  thở  ra  chẳng  trở  vào, 

liền đọa địa ngục, rõ ràng là trải kiếp dài lâu nằm ngồi, ôm ấp giường sắt, 

trụ  đồng  để  đền  trả  các  thứ  ác  nghiệp:  tham  lam  thanh  sắc,  sát sanh  hại 

mạng  v.v...  Chư  Phật,  Bồ  Tát  tuy  rủ  lòng  thương  xót,  nhưng  họ  bị  ác 

nghiệp chướng ngăn che nên chẳng thể được lợi ích. 

Người xưa nói:  “Người tu hành nếu không chánh tín, cầu vãng sanh Tây 

 Phương,  tu  lung  tung  các  điều  thiện  khác  thì  gọi  là  oan  gia  đời  thứ 

 ba”  chính  là  nói  đến  tình  cảnh  này.  Bởi  lẽ,  do  đời  này  tu  hành,  đời  sau 

hưởng phước. Cậy phước  làm ác ắt bị đọa lạc.  Tạm  vui trong đời  này, khổ 

mãi trong cả kiếp dài  lâu. Ví  như nghiệp  địa  ngục tiêu  hết, lại chuyển sanh 

làm súc sanh, muốn lại được thân người, khó vô cùng khó! 

Vì thế, đức Phật dùng tay nhón lấy chút đất, hỏi A Nan: “Đất trong tay ta 

nhiều  hay  đất  trong  đại  địa  nhiều?”  A  Nan  bạch  Phật:  “Đất  trong  đại  địa 

nhiều!”  Phật  dạy:  “Được  thân  người  như  đất  trong  tay  ta,  mất  thân  người 

như  đất  trong  đại  địa”.  Nói  “muôn  kiếp  và  ngàn  đời,  không  một  ai  nương 

 dựa”  là  do  bị  ràng  buộc  bởi  vần  điệu  của  bài  kệ  nên  chỉ  nói  thiển  cận  như 

thế. 

Hết  thảy  pháp  môn  chuyên  cậy  vào  tự  lực,  pháp  môn  Tịnh  Độ  chuyên 

cậy vào Phật lực. Hết thảy các pháp môn phải hết sạch Hoặc nghiệp mới có 

thể liễu sanh tử. Pháp  môn Tịnh Độ đới nghiệp vãng sanh liền dự vào dòng 

Thánh.  Đại  sư  Vĩnh  Minh  sợ  thế  gian  chẳng  biết  nên  soạn  riêng  bài  Liệu 

Giản này để chỉ dạy cho đời sau, có thể nói là “chiếc bè báu nơi bến mê, là 

người  dẫn  lối  nơi  đường  hiểm!”  Tiếc  là  mọi  người  trong  thế  gian  đọc  lướt 

qua, chẳng chịu nghiên cứu đến cùng tột, chẳng phải là đồng phận ác nghiệp 

xui khiến đến nỗi thành như thế chăng? 



* Đạt Ma từ Tây qua, truyền Phật tâm ấn, chỉ thẳng tâm người, thấy tánh 

thành Phật. Nhưng cái để thấy, để thành ấy chính là thiên chân Phật tánh có 

sẵn  ngay  nơi tâm chúng ta, [Ngài dạy  như thế] để con  người  trước  hết biết 

được cái gốc rồi tự dựa vào đó mà tấn tu hết thảy các pháp tu chứng cho đến 

khi nào tu được cái không thể tu, chứng được cái không thể chứng mới thôi! 

Chứ chẳng có nghĩa là vừa ngộ liền đầy đủ cả phước lẫn huệ, viên mãn rốt 

ráo Phật đạo Bồ Đề! Giống như vẽ rồng điểm nhãn để [người nghe] tự mình 

được thọ dụng. 

Do  vậy,  Thiền  tông  phát  triển  rực  rỡ,  chói  ngời  nơi  Chấn  Đán  (Trung 

Hoa), đạo “tâm  này chính  là  Phật”, pháp “phi tâm phi Phật”  lan khắp  hoàn 

vũ. Người thiên cơ sâu đối với mỗi cơ, mỗi cảnh liền biết đầu mối, liền phun 

châu nhả ngọc, chẳng vướng lối sáo mòn, vào sống ra chết trọn chẳng ngăn 

ngại, sợ hãi, được đại giải thoát, đắc đại tự tại. Nếu căn cơ hơi kém hơn, dù 

đại triệt, đại ngộ, nhưng phiền não tập khí chưa thể trừ sạch thì vẫn là người 

trong sanh tử y như cũ. Xuất thai cách ấm37  đa phần bị mê. Bậc đại ngộ còn 

như  thế,  huống  kẻ  chưa  ngộ  ư?  Vì  thế  phải  chuyên  tâm  dốc  chí  vào  pháp 

môn  Tịnh  Độ  cậy  vào  Phật  từ  lực  mới  là  kế  sách  ngàn  phần  ổn  thỏa,  vạn 

phần thích đáng vậy! 



* Trong Luật, Giáo, Thiền Tông, trước hết phải hiểu sâu giáo lý rồi mới 

y  giáo  tu  hành.  Tu  hành  công  sâu,  đoạn  Hoặc  chứng  Chân  mới  thoát  khỏi 

sanh tử. Nếu chẳng hiểu giáo lý, bèn là tu mù luyện quáng. Nếu không, được 

chút ít đã cho là đủ bèn bị ma dựa phát cuồng. Dù cho hiểu giáo lý, công tu 

hành sâu xa, vẫn phải đoạn Hoặc, nếu còn chút mảy may nào chưa đoạn sạch 

sẽ  vẫn  y  như  cũ,  chẳng  thể  thoát  khỏi  cảnh  khổ  được!  Mãi  đến  khi  Hoặc 

nghiệp hết sạch mới có thể thoát ly sanh tử, nhưng vẫn còn cách địa vị Phật 

rất xa, phải trải bao kiếp tấn tu mới viên mãn được Phật quả. 

Ví như dân hèn sanh ra đã thông minh, đọc sách, học văn nhiều năm khó 

nhọc, học vấn đã thành, thi đậu làm quan. Do có tài năng lớn, từ chức quan 

nhỏ  được  thăng  cấp  dần  đến  khi  làm  Tể  Tướng,  quan  vị  cực  phẩm  nhưng 

không thể nào lên cao hơn được nữa! Địa vị bậc nhất trong đám quần thần, 

nhưng so với thái tử, sang hèn khác nhau một trời, một vực, huống hồ so với 

hoàng đế? Suốt đời  làm bầy tôi, tuân  hành lệnh  vua, cúc cung tận tụy  giúp 

vua cai trị quốc gia. Nhưng cái địa vị tể tướng ấy thật chẳng dễ dàng gì! Cả 

nửa đời siêng năng, vất vả, ra sức nhẫn nại. Cho đến cuối cùng cũng chẳng 

hơn được thế. Còn kẻ học vấn, tài năng sút kém đôi chút chẳng đạt được như 

thế thì có đến trăm, ngàn, vạn, ức người! Đấy là tự lực. 

Học vấn tài năng ví như hiểu sâu giáo lý, y giáo tu hành. Địa vị đến bậc 

tể tướng ví như công tu hành sâu, đoạn Hoặc chứng Chân. “Chỉ có thể xưng 

là  Thần  (bầy  tôi),  chẳng  dám  xưng  là  vua”  ví  như tuy  ra  khỏi  sanh  tử,  vẫn 

chưa thành Phật. “Những kẻ học vấn chẳng đủ, chẳng thể đạt được như thế 

rất nhiều” ví như rất nhiều kẻ chưa đoạn hết Hoặc, chẳng thể thoát khỏi biển 

khổ sanh tử. 



*  Trong  pháp  môn  Niệm  Phật  dù  chẳng  hiểu  giáo  lý,  chưa  đoạn  Hoặc 

nghiệp, chỉ cần tín nguyện trì danh cầu sanh Tịnh Độ, lúc lâm chung, quyết 

định  được  Phật  đích  thân  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây  Phương.  Đã  sanh  về  Tây 

Phương,  gặp  Phật  nghe  pháp,  ngộ  Vô  Sanh  Nhẫn,  liền  ngay  trong  một  đời 

ấy, quyết định bổ vào địa vị Phật. Đấy là Phật lực lại kiêm tự lực, nghĩa là: 

tín  nguyện  trì  danh  là  tự  lực,  tự  lực  ấy  có  thể  cảm  được  đức  Phật.  Do  thệ 

nguyện nhiếp thọ, Phật rủ lòng từ tiếp dẫn, đấy là Phật lực có thể ứng đến ta. 

Do cảm ứng đạo giao bèn được như thế. 

Nếu như hiểu sâu giáo lý, đoạn Hoặc chứng Chân thì phẩm vị vãng sanh 

càng cao, viên thành Phật đạo càng nhanh. Bởi thế, Văn Thù, Phổ Hiền, Hoa 

Nghiêm  hải  chúng,  Mã  Minh,  Long  Thọ,  tổ  sư  các  tông  đều  nguyện  vãng 

sanh. Ví như thác sanh vào hoàng cung, vừa ra khỏi thai mẹ đã quý hiển át 

cả quần thần. Đấy là do thế lực của vua. Chờ đến khi khôn lớn, học vấn tài 

năng  mỗi  mỗi  đều  đầy  đủ  cả  sẽ  có  thể  tiếp  nối  ngôi  báu,  bình  trị  thiên  hạ. 

Hết thảy quần thần phải nghe theo chiếu dụ. Đấy chính là vương lực, tự lực 

cùng có. 

Pháp  môn  Niệm  Phật  cũng  giống  như  thế:  chưa  đoạn  Hoặc  nghiệp, 

nương Phật từ lực vãng sanh Tây Phương liền thoát sanh tử, giống như thái 

tử mới sanh đã quý hiển át cả quần thần. Khi đã vãng sanh, Hoặc nghiệp tự 

đoạn, quyết định bổ vào địa vị Phật, giống như thái tử khôn lớn kế thừa ngôi 

báu, bình trị thiên hạ. 

Thêm nữa, bậc đã đoạn Hoặc nghiệp như Mã Minh, Long Thọ, tổ sư các 

tông, bậc đã chứng địa vị Bổ Xứ như Văn Thù, Phổ Hiền, Hoa Nghiêm hải 

chúng  đều  nguyện  vãng  sanh,  giống  như trước  kia  trấn  giữ  chốn  biên  thùy 

hẻo  lánh, chẳng  thể  nối  ngôi,  nay sống trong Đông Cung, chẳng bao  lâu sẽ 

lên ngôi báu. 



* Tâm tánh chúng ta hệt như chư Phật, chỉ vì mê trái nên luân hồi chẳng 

ngơi.  Như  Lai  xót  thương  tùy  cơ  thuyết  pháp  khiến  cho  hết  thảy  hàm  thức 

đều biết đường về nhà. Pháp môn tuy nhiều, trọng yếu chỉ có hai môn Thiền 

và Tịnh là dễ liễu thoát nhất. Thiền chỉ có tự lực, Tịnh kiêm Phật lực. 

So sánh  hai  môn,  Tịnh  khế  cơ  nhất,  như  người  vượt biển  phải  nhờ  sức 

thuyền mới mau đến được bến, thân tâm thản nhiên. Chúng sanh đời mạt chỉ 

có  thể  hành  nổi  pháp  này.  Nếu  không  là  trái  với  căn  cơ,  nhọc  nhằn  nhưng 

khó  thành.  Phát  đại  Bồ  Đề,  sanh  tín  nguyện  chân  thành,  thiết  tha,  suốt  đời 

kiên trì, chỉ niệm đức Phật. Niệm đến cùng cực, tình kiến mất sạch chính là 

niệm nhưng vô niệm, diệu nghĩa Thiền - Giáo triệt để hiển hiện; đến khi lâm 

chung được Phật tiếp dẫn lên ngay thượng phẩm, chứng Vô Sanh Nhẫn. Có 

một bí quyết, tha thiết bảo ban: “Dốc lòng thành, tận lòng kính” mầu nhiệm, 

huyền diệu làm sao! 



---o0o--- 

VIII. GIẢI QUYẾT NHỮNG ĐIỀU NGHI HOẶC THƯỜNG GẶP    

1. Luận về sự - lý 

  

* Lý thế gian hay xuất thế gian chẳng ra khỏi hai chữ “tâm tánh”. Sự thế 

gian  và  xuất  thế  gian  chẳng  ra  khỏi  hai  chữ  “nhân  quả”.  Chúng  sanh  trầm 

luân  cửu  giới,  Như  Lai  chứng  Nhất  Thừa,  nhưng  tâm  tánh  chẳng  tăng  hay 

giảm mảy may nào! Sở dĩ thăng - trầm khác xa nhau, khổ vui cách biệt vời 

vợi  là  do  tu  đức  nơi  nhân  địa  chẳng  giống  hệt  nhau  nên  thọ  dụng  quả  địa 

khác biệt. 

Xiển dương Phật pháp thật chẳng phải là chuyện dễ! Chỉ luận về lý tánh 

thì trung căn, hạ căn chẳng hưởng lợi ích; chuyên nói nhân quả thì người căn 

cơ bậc thượng thường hay chán nghe. Nhưng nhân quả và tâm tánh nếu tách 

rời ra, cả hai đều tổn; hợp lại, cả hai cùng tốt đẹp. Vì thế, ngài Mộng Đông 

nói:  “Người  khéo  luận  tâm  tánh  ắt  chẳng  bỏ  lìa  nhân  quả.  Người  tin  sâu 

 nhân quả ắt rốt cuộc hiểu rõ ràng tâm tánh”.  Lý này lẽ tất nhiên là như thế. 

Nhưng  chúng  sanh  thời  Mạt  Pháp  căn  cơ  hèn  kém,  các  pháp  Thiền  - 

Giáo chỉ cậy vào tự lực, khế ngộ còn khó, huống hồ liễu thoát! Chỉ có pháp 

môn Tịnh Độ cậy vào Phật lực, chỉ cần đầy đủ lòng tin chân thành, nguyện 

thiết tha, dù là ngũ nghịch thập ác cũng có thể vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, 

cao  dự  hải  hội.  Đối  với  pháp  tối  thượng  thừa  chẳng  thể  nghĩ  bàn  này,  hãy 

nên giảng về cả Lý lẫn Sự, thành thật khuyên [ai nấy] hãy nên thí [pháp này] 

đều khắp. 



*  Nên  biết  rằng  pháp  môn  Tịnh  Độ  có  đủ  cả  tất  cả  sự  tướng  của  bốn 

pháp giới, đều là pháp giới sự sự vô ngại. Đọc đến rồi tu, chớ nên chấp Lý 

bỏ Sự. Nếu chấp vào một bên, cả Lý lẫn Sự cùng mất. Như người biết ý căn 

nhạy  bén  nhất  bèn  bỏ  cả  ngũ  căn  thì  ý  căn  cũng  chẳng  thể  do  đâu  tồn  tại 

được. Chỉ nên dùng Sự để hiển Lý, dùng Lý dung hội Sự mới chẳng sai lầm. 

Vì vậy, mới nói yếu chỉ của Tịnh Độ là “toàn Sự tức Lý”. Lý - Sự viên dung 

bèn khế hợp bổn thể. Tôi biết sư đã ăn no cơm vua từ lâu38 , nhưng vẫn cứ 

miệt mài hiến lời hèn mọn, chẳng qua để giãi bày tấc lòng thành của đứa con 

túng quẫn mong được trở về nhà, cũng như mong rửa sạch cái tội báng pháp 

trước đây đó thôi!39 



*  Người  thông  minh  đời  nay  tuy  học  Phật  pháp,  nhưng  chưa  thân  cận 

khắp các thiện tri thức, đa phần chuyên trọng  lý tánh, bài bác, vứt  bỏ  nhân 

quả và những chuyện tu hành về mặt Sự. Đã bác Sự Tu, nhân quả thì lý tánh 

cũng  mất. Bởi  thế, thường có  hạng tài cao, ngôn từ kinh động cả quỷ thần, 

nhưng  xét  đến  hành  vi  lại  chẳng  khác  gì  bọn  vô  tri  vô  thức  đầu  đường  xó 

chợ.  Gốc  bệnh  đều  là  do  bác  Sự  Tu  và  nhân  quả  gây  ra  cả,  khiến  cho  bậc 

thượng  trí  uổng  công  nảy  lòng  thương  xót,  kẻ  hạ  ngu  bắt  chước  làm  càn 

theo. Ấy là dùng thân mình báng pháp, tội lỗi vô lượng. 



*  Biết  chẳng  khó,  làm  được  mới  khó.  Đời  có  hạng  người  rỗng  tuếch, 

nghe  được  lý  “tâm,  Phật,  chúng  sanh  cả  ba  không  sai  biệt”,  hoặc  do  duyệt 

kinh sách bên Giáo, tham thiền, ngộ được lý này, liền cho rằng mình giống 

như Phật, cần gì phải tu phải chứng, bèn phóng túng tâm ý, đối với hết thảy 

cảnh  duyên  lầm  lạc  bảo:  “Sáu  trần  chính  là  Giác,  tham  -  sân  -  si  chính  là 

Giới  -  Định  -  Huệ,  cần  gì  phải  chế  tâm  nhiếp  thân,  không  dây  mà  tự  trói 

mình?” Thứ kiến giải này hèn kém nhất; nghĩa là chấp Lý phế Sự, bác không 

nhân quả có khác gì dùng bánh vẽ để khỏi đói, cất nhà trên không, tự mình 

lầm, khiến người lầm, há chẳng phải là tội lỗi cực điểm hay sao? Dùng thiện 

nhân  chuốc  lấy  quả  ác,  tam  thế  chư  Phật  gọi  kẻ  ấy  là  kẻ  đáng  thương  xót 

vậy! 



* Người đời nay phần nhiều ưa bàn xuông, chẳng chuộng thực sự tu tập. 

Khuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  hiển  nhiên  là  nên  tu  cả  Sự  lẫn  Lý,  nhưng  phải  đặt 

nặng  việc  tu  về  mặt  Sự  làm  phương  cách  tu  trì.  Vì  sao  vậy?  Do  đối  với 

người hiểu rõ Lý thì toàn Sự tức Lý, suốt ngày Sự Trì chính là suốt ngày Lý 

Trì. Nếu chưa thể hiểu thật rõ về Sự và Lý, vừa nghe nói đến Lý Trì liền biết 

nghĩa ấy thâm diệu, rất hợp với cái tính lười nhác, biếng trễ, sợ phải trì niệm 

nhọc nhằn của  mình, bèn chấp Lý phế Sự. Sự đã phế thì Lý cũng chỉ thành 

bàn xuông mà thôi! 



* Sự Trì là tin có đức A Di Đà Phật ở Tây phương, chưa thấu hiểu “tâm 

này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật”,  nhưng cứ quyết chí  nguyện cầu  vãng sanh 


như con nhớ mẹ, chẳng lúc nào tạm quên. Đấy là chưa đạt lý tánh nhưng cứ 

y theo Sự mà tu trì. 

Lý Trì là tin đức A Di Đà Phật ở Tây phương tâm ta sẵn có, do tâm ta 

tạo.  “Tâm  sẵn  có”  nghĩa  là  tâm  vốn  có  đủ  lý  này.  “Tâm  tạo”  là  nương 

theo cái lý sẵn có ấy để khởi tu thì lý ấy mới có thể hiển hiện được; vì thế 

gọi  là “tạo”. “Tâm sẵn có” chính  là  lý thể, “tâm tạo”  là sự tu. “Tâm sẵn 

có” chính là “tâm này là Phật”. “Tâm tạo” chính là “tâm này làm Phật”. 

“Tâm  này  làm  Phật”  chính  là  xứng  tánh  khởi  tu.  “Tâm  này  là  Phật” 

chính  là  toàn  tu  tại  tánh.  Tu  đức  hữu  công  tánh  đức  mới  hiển,  dù  ngộ  Lý 

nhưng vẫn chẳng phế Sự thì mới là “chân tu”. Nếu không sẽ đọa vào tri kiến 

cuồng vọng chấp Lý phế Sự. Bởi thế, phần dưới  mới viết:  “Liền dùng hồng 

 danh  tự  tâm  sẵn  có,  hồng  danh  do  tâm  tạo  thành  để  làm  cảnh  buộc  tâm 

 chẳng để tạm quên”.  

Thứ  giải  pháp  này  ngàn  đời  chưa  từng  có,  thật  là  khế  lý  khế  cơ,  lý  sự 

viên  dung,  chẳng  phải  bậc  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  dễ  gì  đạt  tới  được!  Sự  Trì  dù 

chưa  ngộ  Lý,  há  nào  phải  ra  ngoài  Lý  đâu,  bất  quá  là  hành  nhân  chưa  thể 

viên ngộ tự tâm! Đã ngộ thì Sự chính là Lý, nào có phải cái lý được ngộ nằm 

ngoài Sự đâu! Lý chẳng lìa Sự, Sự chẳng lìa Lý, Lý - Sự không hai; như thân 

và tâm con người đồng thời vận dụng cả hai, trọn chẳng hề có chuyện thân 

và  tâm  tranh  nhau  hơn  kém!  Người  thấu  đạt  dù  có  muốn  chẳng  dung  hợp 

cũng  chẳng  thể  được.  Tri  kiến  cuồng  vọng,  chấp  Lý  phế  Sự  thì  chẳng  thể 

dung hợp. 



*  Tâm  này  trọn  khắp,  thường  hằng  như  hư  không.  Chúng  ta  do  mê 

nhiễm nên khởi các chấp trước, ví như hư không do bị các vật ngăn chướng 

nên chẳng thể trọn khắp, chẳng thường hằng. Nhưng chẳng trọn khắp, chẳng 

thường hằng chỉ là vọng kiến chấp trước, chứ nào phải hư không thật sự bị 

các vật ngăn chướng nên chẳng trọn khắp, chẳng thường hằng ư? Vì thế, cái 

tâm phàm phu cùng với cái tâm bất sanh bất diệt mà đức Như Lai đã chứng 

trọn chẳng khác gì. 

Điều khác biệt là do phàm phu mê nhiễm nên mới đến nỗi như thế, chứ 

chẳng phải là tâm thể vốn có cải biến! Di Đà Tịnh Độ hoàn toàn nằm trong 

một  niệm  tâm  tánh  của  chúng  ta,  tâm  ta  vốn  sẵn  có  Phật  A  Di  Đà.  Tâm  ta 

sẵn  có  nên  đương  nhiên  phải  thường  niệm.  Đã  thường  niệm  ắt  sẽ  cảm  ứng 

đạo giao, tu đức có công tánh đức mới hiển, Sự - Lý viên dung, chúng sanh 

và Phật chẳng khác! Vì  thế  nói : “Dùng  tâm sẵn có  Phật của mình để niệm 

 đức  Phật  sẵn  có  trong  tâm  ta,  lẽ  nào  đức  Phật  sẵn  có  trong  tâm  ta  chẳng 

 ứng với cái tâm sẵn có Phật ư?”  



*  Những  điều  Tông  môn  dạy  chuyên  chỉ  về  lý  tánh,  chẳng  luận  về  Sự 

Tu. Vì sao vậy? Muốn cho con người trước hết biết đến cái lý “nhân quả, tu 

chứng, phàm thánh, chúng sanh - Phật chẳng phân biệt”, để rồi y theo cái lý 

ấy  mà  bắt  đầu  tu  nhân  chứng  quả,  siêu  phàm  nhập  thánh,  đấy  chính  là  sự 

“chúng sanh thành tựu Phật đạo” vậy! 



*  Luận  rạch  ròi  thì  Phật  pháp  chẳng  ngoài  Chân  Đế  và  Tục  Đế.  Trong 

Chân Đế,  một pháp chẳng  lập, như thường nói:  “Thật Tế lý địa chẳng dính 

 mảy  trần”.  Trong  Tục  Đế,  không  pháp  nào  chẳng  đủ,  như  thường 

nói:  “Trong cửa  Phật sự, chẳng bỏ một pháp” . Trong Giáo, xiển dương cả 

Tục  lẫn Chân, nhưng đa phần  nói  về Tục  Đế. Bên  Tông thì chính  ngay  nơi 

Tục nói về Chân, nhưng quét sạch tướng Tục. 

Phải  biết  rằng:  Chân  và  Tục  đồng  thể,  hoàn  toàn  chẳng  phải  là  hai  vật. 

Ví như tấm gương báu tròn lớn, rỗng sáng chiếu soi cùng tột, trọn chẳng có 

một  vật.  Tuy  trọn  chẳng  có  một  vật,  nhưng  nếu  người  Hồ  đến,  gương  hiện 

bóng  người  Hồ,  người  Hán  đến,  hiện  bóng  người  Hán,  sâm  la  vạn  tượng 

cùng đến đều cùng hiện. Dù bao tướng cùng hiện, vẫn trọn chẳng có một vật. 

Tuy  trọn  chẳng  có  một  vật,  chẳng  trở  ngại  các  tướng  cùng  hiện.  Nơi  “các 

tướng  cùng  hiện”  đó,  nhà  Thiền  chuyên  nói  “trọn  chẳng  có  một  vật”.  Nơi 

“trọn  chẳng  có  một  vật”  ấy,  Giáo  dạy  rõ  “các  tướng  cùng  hiện”.  Như  vậy, 

nơi  Sự  Tu  nhà  Thiền  hiển  rõ  lý  tánh,  chẳng  bỏ  Sự  Tu.  Nơi  lý  tánh,  Giáo 

giảng Sự Tu quy về lý tánh. Đấy gọi là  “xứng tánh khởi tu, toàn tu tại tánh, 

 bất  biến  tùy  duyên,  tùy  duyên  bất  biến,  Sự  -  Lý  cùng  đạt,  Tông  -  Giáo  bất 

 nhị”  vậy! 



* Cái gọi là Niệm Phật Tam Muội nói tưởng dễ dàng, nhưng chứng đạt 

thật khó. Hãy nên nhiếp tâm niệm thiết tha, lâu ngày sẽ tự đạt. Dù chẳng thể 

tự  đạt,  nhưng  do  công  đức  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  nhiếp  tâm  tịnh 

niệm  ắt  sẽ  ngầm  được  Phật  tiếp  dẫn,  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Sự  Nhất  Tâm 

theo  cách  phán  định  của  đại  sư  Ngẫu  Ích  người  tu  hành  đời  nay  còn  chưa 

thực hiện nổi, huống chi Lý Nhất Tâm? Phải đoạn được Kiến Tư Hoặc mới 

gọi là Sự Nhất Tâm. Phá vô minh, chứng pháp tánh gọi là Lý Nhất Tâm. 

Nếu là bậc “trong ngầm hạnh Bồ Tát, ngoài hiện làm phàm phu” thì đối 

với hai loại Nhất Tâm này chẳng khó khăn gì. Nếu thật sự là phàm phu đầy 

dẫy  triền  phược  thì  Sự  Nhất  Tâm  còn  chưa  dễ  được,  huống  hồ  là  Lý  Nhất 

Tâm ư?  Hãy  xem kỹ  lá thư trao đổi  rất dài  giữa Quang tôi  và  vị cư sĩ  nọ ở 

Vĩnh Gia ắt sẽ biết rõ. Đến chừng nào ngộ Vô Sanh rồi, gìn giữ chắc chắn, 

tiêu  sạch  các  tập  khí  dư  thừa,  sẽ  tự  hiểu  rõ  điều  ấy,  cần  gì  phải  hỏi  trước? 

Như người  uống  nước, nóng  lạnh tự biết. Nếu không dù  người  uống có nói 

đích  xác  mười phần,  người chưa  uống rốt cuộc  vẫn chẳng biết được  mùi  vị 

ra sao! 

Có lẽ cư sĩ thấy  ngộ được Vô Sanh Nhẫn là chuyện dễ dàng, e tự  mình 

ngộ rồi nhưng chưa biết cách gìn giữ chắc chắn [cái ngộ ấy] ắt sẽ bị các tập 

khí thừa sót khiến cho sở ngộ lại bị mất đi nên mới hỏi như vậy chăng? Chân 

Vô  Sanh  Nhẫn  thật  chẳng  phải  là  chuyện  nhỏ  đâu,  đấy  chính  là  “phá  vô 

minh - chứng pháp tánh”; tối thiểu phải là bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo, bậc 

Sơ Địa trong Biệt Giáo [mới chứng được], nói sao dễ dàng thế? 

Mong ông hãy hành theo những điều Quang đã nói trong Văn Sao, ắt sẽ 

hiểu  duyên  do  của  pháp  môn  Tịnh  Độ,  ắt  tín  -  nguyện  -  hạnh  sẽ  chẳng  bị 

những dị thuyết của hết thảy thiện tri thức đoạt mất. Sau đấy, nếu còn sức thì 

chẳng  ngại  nghiên  cứu  thêm  các  kinh  luận  Đại  Thừa  để  mở  mang  trí  thức, 

hòng làm căn cứ hoằng truyền Tịnh Độ. Như vậy, dù là phàm phu vẫn có thể 

tùy  cơ  lợi  sanh,  hành  Bồ  Tát  đạo,  đừng  lầm  mong  cao  xa,  chỉ  e  Sự  -  Lý 

chẳng rành, khó tránh khỏi bị ma dựa. Lá thư dài gởi vị cư sĩ nọ ở Vĩnh Gia 

chuyên trị chứng bịnh này. Bịnh cư sĩ ấy với bịnh của ông tên gọi khác nhau, 

nhưng tánh chất giống hệt, nên Quang chẳng muốn nói nhiều. 

Chỉ mong ông nhờ lá thư ấy mà lãnh hội. Phải biết người sau khi đã ngộ 

dù  tu  trì  giống  hệt  như  người  chưa  ngộ,  nhưng  tâm  niệm  khác  biệt.  Người 

chưa ngộ Vô Sanh, cảnh chưa xảy đến đã mong sẵn, cảnh hiện tiền bèn nắm 

níu,  cảnh  đã  qua  rồi  vẫn  nghĩ  nhớ.  Người  ngộ  Vô  Sanh  thì  cảnh  tuy  sanh 

diệt,  tâm  chẳng  sanh  diệt,  hệt  như  gương  sáng,  đến  không  dính,  đi  không 

tăm tích. Tâm ứng theo cảnh như gương hiện bóng, trọn chẳng có mảy may 

ý niệm nào chấp trước, quyến luyến. Dù đối cảnh vô tâm, vẫn sóng trào biển 

hạnh,  mây  bủa  cửa  từ.  Đối  với  luân  lý,  cương  thường  thế  gian  và  việc 

thượng  hoằng  hạ  hóa  đều  mỗi  mỗi  nhận  hiểu  đúng,  thật  sự  thực  hành,  dù 

táng thân mất mạng chẳng chịu vượt phạm. 

Đừng  tưởng  là  đối  cảnh  vô  tâm  rồi  phế  hết  các  sự  tu  trì  tự  lợi  lợi  tha, 

thượng  hoằng  hạ  hóa. Nếu  hiểu  như vậy sẽ vướng sâu  vào  Không Ma, đọa 

vào  Ngoan  Không.  Do  đấy,  bác  không  nhân  quả,  buông  lung  làm  càn  trở 

thành  đem  phàm  lạm  thánh,  hoại  loạn  Phật  pháp,  lầm  lạc  chúng  sanh,  tạo 

thành chủng tử A Tỳ địa ngục. Điều này quan hệ hết sức sâu xa, bất đắc dĩ 

Quang tôi phải vì ông trình bày sơ lược lợi hại. 



*  Nếu  ước  trên  Thật  Tế  lý  thể  để  luận  thì  phàm  -  thánh,  chúng  sanh  - 

Phật, nhân - quả, tu - chứng đều chẳng thể được. Nếu luận trên phương diện 

pháp môn tu trì thì trên từ Như Lai đã thành Phật đạo, dưới đến chúng sanh 

trong  A Tỳ đều chẳng ra  ngoài  nhân quả. Hiểu rõ lý tánh  nhưng chẳng phế 

Sự  Tu bèn  là Chánh Tri, chấp  lý tánh phế  Sự  Tu bèn thành tà kiến. Sai chỉ 

hào ly, lập thành địa ngục và Phật quả khác biệt. 



---o0o--- 

2. Luận về tâm tánh 



*  Tâm  vừa  Tịch,  vừa  Chiếu,  bất  sanh  bất  diệt,  rộng  lớn,  thấu  triệt,  linh 

thông, viên dung hoạt bát, là gốc của hết thảy các pháp thế gian và xuất thế 

gian. Từ hạng phàm phu đầy dẫy triền phược, hôn mê, điên đảo lầm lạc cho 

đến  tam  thế  chư Phật,  tâm  ấy  vẫn  hệt  như  nhau,  trọn  không  có  gì  khác.  Vì 

thế nói:  “Tâm, Phật, chúng sanh cả ba không sai biệt”.  

Chỉ vì chư Phật chứng đắc rốt ráo nên công đức, lực dụng phô bày triệt 

để; phàm phu toàn thể mê trái, lại còn áp dụng sức công đức lực dụng ấy vào 

sáu trần cảnh, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, do Hoặc tạo nghiệp, 

do  nghiệp  cảm  khổ.  Ba  thứ  Hoặc  -  nghiệp  -  khổ  phát  khởi  lẫn  nhau,  nhân 

nhân  quả  quả  liên  tiếp  chẳng  dứt,  trải  trần  sa  kiếp  chịu  mãi  luân  hồi,  dù 

muốn  xuất  ly  cũng  chẳng  có  cách  nào!  Ví  như  trong  nhà  tối  mò  phải  của 

báu,  chẳng  những  không  thọ  dụng  được,  lại  còn  bị  của  báu  ấy  làm  tổn 

thương. Tâm mê chạy theo cảnh, quay lưng với Giác, xuôi theo trần lao cũng 

giống như thế. 

Như  Lai  thương  xót,  dạy  cho  họ  bỏ  vọng  về  với  chân,  khôi  phục  tâm 

tánh  mình.  Thoạt  đầu  dạy  “hết  vọng  là  chân”,  kế  đó  dạy  “toàn  thể  vọng 

chính  là  chân”,  như  gió  lặng  sóng  yên,  nắng  ấm  băng  tan;  sóng,  băng  trở 

thành  nước. Sóng, băng cùng  với  nước  nào phải  là  hai  vật;  nhưng  lúc sóng 

chưa  yên,  băng  chưa  tan,  so  với  lúc  sóng  đã  lặng,  băng  đã  tan,  dù  thể  tánh 

trọn  chẳng  phải  hai,  tướng  và  dụng  khác  xa  vời  vợi.  Bởi  thế  mới  nói:  “Tu 

 đức  hữu  công,  tánh  đức  mới  hiển” .  Nếu  chỉ  cậy  vào  tánh  đức,  chẳng  chú 

trọng tu đức thì đến tận đời vị lai cứ mãi mãi là chúng sanh, luống uổng Phật 

tánh  sẵn  có,  không  chỗ  dựa  nương!  Vì  thế,  Bát  Nhã  Tâm  Kinh  nói:  “Lúc 

 Quán Tự Tại Bồ Tát thực hành sâu xa Bát Nhã Ba La Mật, soi thấy năm uẩn 

 đều không, vượt hết thảy khổ ách”.  

Toàn  thể  Ngũ  Uẩn  là  Chân  Như  diệu  tâm,  nhưng  do  một  bề  mê  muội, 

trái nghịch bèn thành tướng huyễn vọng. Vọng tướng đã thành, bèn lầm mất 

Nhất Tâm. Đã mê muội nơi Nhất Tâm, các khổ đều nhóm lại. Như gió thổi, 

toàn  thể  nước  trở  thành  sóng;  trời  lạnh,  nước  mềm  thành  cứng.  Dùng  Bát 

Nhã  thậm  thâm  để  chiếu  soi  liền  hiểu  rõ:  mê  chân  thành  vọng,  toàn  vọng 

chính là chân; như gió lặng, trời ấm, nước lại trở về bản thể. 

Vì thế biết rằng:  Hết thảy các pháp đều  do  vọng  tình  biến  hiện,  nếu  lìa 

vọng  tình  thì  bản  thể  của  các  pháp  ấy  hoàn  toàn  là  Không.  Bởi  vậy,  tứ  đại 

đều  mất  bản  tánh,  lục  căn  dùng  lẫn  cho  nhau.  Thế  nên,  Bồ  Tát chẳng  khởi 

Diệt Định, hiện các oai nghi, dùng nhãn căn làm Phật sự của nhĩ căn, dùng 

nhĩ căn làm Phật sự của nhãn căn, vào trong đất như vào nước, đi trong nước 

như đi trên đất, nước lửa chẳng thể đốt cháy hay nhận chìm được, tùy ý đi, 

ngồi trên hư không, cảnh không tự tánh, đều theo tâm chuyển. 

Bởi vậy, kinh Lăng Nghiêm nói:  “Nếu có kẻ nào nhận chân, quy nguyên 

 thì mười phương hư không thảy đều tan mất”. Đấy chính là hiệu quả thật sự 

của việc “soi thấy năm uẩn đều không” vậy. “Quy” nghĩa là quay về, trở về, 

tức là phản chiếu hồi quang, khôi phục tâm tánh vốn có. Nhưng muốn phản 

chiếu  hồi  quang  khôi  phục  tâm  tánh,  nếu  trước  hết  tâm  chẳng  quy  hướng 

Tam Bảo sẽ chẳng thể y giáo phụng hành. Tâm đã quy hướng Tam Bảo sẽ tự 

có  thể  khôi  phục  nguồn  tâm,  triệt  chứng  Phật  tánh.  Đã  khôi  phục  được 

nguồn tâm vốn sẵn có, triệt chứng Phật tánh, mới biết tự tâm quý báu nhất, 

trong  mê chẳng  giảm,  lúc  ngộ chẳng tăng. Chỉ  vì thuận theo pháp tánh  nên 

thọ dụng được, trái lại sẽ bị tổn thương. Thế nhưng, tổn hại hay lợi ích cách 

biệt nhau một trời, một vực! 



*  Chúng  sanh  là  Phật  chưa  ngộ,  Phật  là  chúng  sanh  đã  ngộ.  Tâm  tánh 

bổn thể của chúng sanh  và  Phật bình đẳng, giống  hệt  như nhau, không  hai, 

không khác; nhưng khổ - vui, thọ dụng khác biệt nhau như trời với đất là do 

xứng tánh thuận tu  hay  trái tánh  nghịch tu  mà thành  ra  như thế.  Lý này  rất 

sâu, chẳng dễ tuyên nói. Để khỏi phí lời [giãi bày], xin mượn ví dụ để minh 

thị: 

Chư  Phật  tu đức  đến cùng cực, chứng  ngộ triệt để  tánh  đức,  giống  như 

tấm gương báu tròn lớn. Thể chất của gương là đồng40 . Biết gương có tánh 

chất tỏa sáng nên hằng ngày lau, mài, ra sức chẳng ngơi. Bụi hết, gương tỏa 

sáng,  dựng  trên  đài  cao,  vật  nào  soi  đến  liền  hiện  bóng.  Lớn  như  trời  đất, 

nhỏ như hạt bụi, mảy lông, sâm la vạn tượng đều hiện rành rành. Ngay trong 

lúc muôn vàn hình tượng cùng hiện ấy, gương vẫn rỗng rang, trống trải, trọn 

chẳng có một vật nào. 

Tâm  chư Phật  cũng  giống  như  vậy:  đoạn  sạch  phiền  não,  Hoặc  nghiệp, 

hiển hiện trọn vẹn trí huệ, đức tướng, an trụ trong Tịch Quang đến cùng tận 

đời  vị  lai thường  hưởng  pháp  lạc, độ chín  giới  xuất  ly sanh tử, cùng chứng 

Niết  Bàn.  Chúng  sanh  hoàn  toàn  mê  nơi  tánh  đức,  trọn  chẳng  tu  đức  mảy 

may,  ví  như gương báu  bụi phủ, chẳng có  mảy  may  quang  minh  nào, ngay 

cả  chất  đồng  cũng  bị  teng  đóng  nên  quang  minh  chẳng  hiện  được.  Tâm 

chúng sanh cũng giống như thế. 

Nếu  như  biết  tấm  gương  bị  bỏ  phế  chẳng  hiện  chất  đồng  này  vốn  có 

quang minh soi trời chiếu đất, do đấy chẳng chịu bỏ phế, ngày ngày lau chùi, 

mài bóng, lúc đầu hơi lộ chất đồng, dần dà tỏa ánh quang minh, vẫn cực lực 

mài cho sạch,  một  ngày kia, teng  lẫn bụi  hết sạch, tự  nhiên  hình tượng  nào 

soi  vào  liền  hiện bóng, soi trời chiếu đất. Quang  minh ấy  gương  vốn tự có, 

chẳng  phải  từ  bên  ngoài  vào,  chẳng  phải  do  mài  mà  có;  nhưng  nếu  chẳng 

mài cũng không cách nào có được! 

Chúng sanh bỏ trần  xuôi  theo tánh  giác, bỏ  vọng  theo chân cũng  giống 

như  thế.  Phiền  hoặc  đoạn  dần  dần,  trí  huệ  sẽ  tăng  dần  dần.  Đến  khi  công 

hạnh  viên  mãn,  đoạn  được  cái  không  thể  đoạn,  chứng  được  cái  không  thể 

chứng,  viên  mãn  Bồ Đề, trở  về cái chẳng  thể  đạt được, thần thông, trí  huệ, 

công đức, tướng hảo trọn chẳng khác gì  với  mười phương ba đời chư Phật. 

Dù  là  như  vậy, cũng chỉ  là khôi phục cái  mình sẵn có,  phải đâu  là  mới có. 

Nếu chỉ chấp nhận tánh đức, chẳng khởi tu đức, ắt đến tận đời vị lai thường 

phải  chịu  cái  khổ  luân  hồi  sanh  tử,  vĩnh  viễn  chẳng  có  ngày  khôi  phục  cái 

gốc, trở về cội nguồn được! 



*  Hết thảy chúng sanh đều có  Phật tánh,  nhưng tâm  hạnh thọ dụng của 

Phật và chúng sanh tuyệt đối chẳng tương đồng. Vì sao vậy? Vì Phật bỏ trần 

theo giác, chúng sanh lại bỏ giác theo trần; Phật tánh dẫu đồng, mê - ngộ rất 

khác!  Vì  thế,  sướng  -  vui,  thăng  -  trầm  khác  nhau  một  trời,  một  vực!  Nếu 

quan sát kỹ nghĩa lý ba nhân Phật tánh, ắt không mối nghi nào là chẳng phá 

được, không ai  là chẳng  muốn tu tập!  Ba  nhân  là chánh  nhân,  liễu  nhân  và 

duyên nhân. 

Chánh nhân Phật tánh chính là diệu tánh vốn sẵn có trong tâm ta, là Pháp 

Thân chân thường chư Phật đã chứng. Diệu tánh  này tại phàm chẳng  giảm, 

nơi  thánh  chẳng  tăng,  trong  sanh  tử  chẳng  nhiễm,  ở  Niết  Bàn  chẳng  tịnh. 

Chúng  sanh  triệt  để  mê  trái  tánh  này,  chư  Phật  viên  chứng  rốt  ráo.  Mê  - 

chứng dù khác, tánh thường bình đẳng. 

Thứ hai là liễu nhân Phật tánh, tức là chánh trí để phát sanh chánh nhân 

Phật tánh. Do tri thức hoặc là do kinh giáo, nghe biết diệu nghĩa chánh nhân 

Phật  tánh  bèn  liễu  ngộ,  biết  do  một  niệm  vô  minh  chướng  lấp  nguồn  tâm, 

chẳng biết bản thể của cảnh giới sáu trần vốn là không, nhận lầm thật có, đến 

nỗi khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, do Hoặc tạo nghiệp, do nghiệp 

chịu khổ, khiến cho Chánh Nhân Phật Tánh trở thành cái gốc để khởi Hoặc 

tạo nghiệp chịu khổ. Từ đấy liễu ngộ, bèn muốn bỏ vọng về với chân, hòng 

mong khôi phục bổn tánh. 

Ba là duyên nhân Phật tánh, tức là trợ duyên. Đã liễu ngộ, phải tu tập các 

thứ thiện pháp ngõ hầu tiêu trừ Hoặc nghiệp, tăng trưởng phước huệ, cốt sao 

tự chứng được rốt ráo cái lý sẵn có mà ta đã ngộ đó mới thôi! 

Xin dùng thí dụ để chỉ rõ: Chánh Nhân Phật Tánh như vàng trong quặng, 

như lửa trong gỗ, như ánh sáng nơi gương, như mầm trong hạt, dù là sẵn có, 

nhưng  nếu  chẳng  biết  đến,  chẳng  được  các  duyên:  nung  luyện,  khoét,  dùi, 

mài  giũa,  gieo  trồng,  mưa  đẫm...  thì  vàng,  lửa,  ánh  sáng,  mầm  mộng  vĩnh 

viễn chẳng  khi  nào phát sanh được!  Như  vậy dù có chánh  nhân  nhưng  nếu 

không duyên, trọn chẳng thể thọ dụng được. 

Bởi  thế,  Phật  dạy  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  Phật,  muốn  độ  thoát  họ; 

nhưng chúng sanh trọn chẳng liễu ngộ, chẳng chịu tu tập thiện pháp, đến nỗi 

bao  kiếp  dài  lâu  luân  hồi  sanh  tử,  không  thể  thoát  được.  Do  đó,  Như  Lai 

rộng bày các phương tiện, tùy cơ chỉ bày, dẫn dắt, mong chúng sanh bỏ vọng 

theo chân, bỏ trần theo giác. 



* Cổ nhân nói:  “Sanh tử cũng lớn, há chẳng đau đớn ư?”  Trộm bàn: Đã 

chẳng biết nguyên do, dù có đau lòng cũng chẳng ích gì! Nên biết rằng: Hết 

thảy  chúng  sanh  theo  nghiệp  lưu  chuyển,  thọ  sanh  trong  sáu  đường,  sanh 

chẳng  biết  từ  đâu  đến,  chết  chẳng  biết  đi  về  đâu!  Do  nhân  duyên  tội  hay 

phước sẽ thăng hay giáng, xoay vần luân hồi, chẳng lúc nào xong. Như Lai 

thương xót, dạy nhân duyên “do Hoặc khởi nghiệp, do nghiệp cảm khổ” và 

bản thể “thường, lạc, ngã, tịnh, tịch chiếu viên dung” khiến chúng sanh hiểu 

rõ:  Do  vô  minh  nên  mới  có  thân  này.  Vì  thế,  thân  này  hoàn  toàn  thuộc  về 

huyễn vọng, chẳng những không có tứ đại, ngay cả ngũ uẩn cũng đều không. 

Đã  biết  ngũ  uẩn  là  không  thì  Chân  Như  pháp  tánh,  Thật  Tướng  diệu  lý  sẽ 

triệt để phô bày trọn vẹn. 



*  Do  tùy  duyên  nên  có  tứ  thánh,  lục  phàm,  khổ  -  sướng,  thăng  -  trầm 

khác  xa  nhau;  nhưng  duyên  có  tịnh  -  nhiễm,  nên  phải  tùy  thuộc  vào  một 

[trong hai duyên ấy]. Tùy thuộc nhiễm duyên sẽ khởi Hoặc, tạo nghiệp, luân 

hồi sáu đường. Tùy thuộc tịnh duyên sẽ đoạn Hoặc chứng Chân, thường trụ 

Niết Bàn. Do  Hoặc  nghiệp có  nặng  và  nhẹ nên có đường  lành  người  - trời, 

đường  thiện  ác  chen  lẫn  là  A-tu-la,  và  ba  ác  đạo:  súc  sanh,  địa  ngục,  ngạ 

quỷ. 

Do  Hoặc  khởi  Hoặc,  do  nghiệp  tạo  nghiệp  hoặc  thiện  hoặc  ác,  trọn 

chẳng có tướng nhất định, cho nên chỗ phải sanh về sẽ lần lượt thay đổi như 

bánh  xe  xoay  tít  chẳng  có  đầu  mối,  chợt  lên,  chợt  xuống.  Đã  có  đủ  phiền 

hoặc, sẽ đều bị nghiệp buộc ràng, theo nghiệp thọ sanh, chẳng thể tự làm chủ 

được! 

Do đoạn chứng (đoạn Hoặc chứng chân) có sâu hay cạn nên người đoạn 

Kiến  Tư  Hoặc  sẽ  chứng  quả  Thanh  Văn,  người  trừ  tập  khí  sẽ  chứng  quả 

Duyên Giác, bậc phá vô minh sẽ chứng quả Bồ Tát. Nếu trừ sạch vô minh, 

phước huệ viên  mãn, công tu đức đến cùng cực, tánh đức phô bày trọn vẹn 

sẽ  chứng  Phật  Quả.  Chứng  Phật  Quả  bất  quá  chỉ  là  chứng  rốt  ráo  triệt  để 

những công đức,  lực dụng sẵn có trong tâm  tánh  ngay khi còn thuộc địa  vị 

phàm phu, nay thọ dụng toàn thể những công đức, lực dụng ấy mà thôi, chứ 

chẳng thêm mảy may gì vào cái tâm tánh ban đầu ấy cả! 

Như Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, tuy sở chứng cao thấp bất đồng, 

nhưng đều chưa thể thọ dụng trọn vẹn những công đức sẵn có nơi tánh. Thế 

nhưng hết thảy phàm phu lại hướng sức lực chẳng thể nghĩ bàn của tâm tánh 

ấy vào sáu trần cảnh, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, đến nỗi đọa 

vào ba ác đạo, trầm luân bao kiếp, so ra ai nấy đều như thế, chẳng đáng buồn 

ư? 



*  Trước  không  khởi  đầu,  sau  không  kết  thúc,  dù  chứa  đựng  cả  thái  hư 

vẫn chẳng thể  lọt ra  ngoài, dù  nằm  lọt trong  vi trần cũng chẳng thể  lọt  vào 

trong, thanh tịnh sáng sạch, trạm tịch  thường  hằng, chẳng sanh, chẳng  diệt, 

lìa  tướng,  lìa  danh,  là  có  nhưng  chẳng  phải  có,  là  không  nhưng  chẳng  phải 

không. Đấy là Chân Tánh. 

Xét ra cái thân địa - thủy - hỏa - phong chỉ là gân, xương, máu, thịt chứa 

nhóm,  mới sanh  liền diệt,  vừa tươi tốt đã  tàn  úa. Các  xương, đốt chống đỡ 

như kết gỗ làm nhà, một tấm da phủ ra ngoài như tô bùn trát vách. Bên trong 

toàn là phân tiểu, máu mủ, mặt ngoài cáu ghét, mồ hôi, lông, tóc; giòi tửa lúc 

nhúc, chấy rận như sao trời, giả gọi là Người, nào tồn tại cái Ngã! Lại dùng 

những thứ mình sẵn có là mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý để bươn bả trong rừng 

gai  góc sắc, thanh,  hương,  vị, xúc, pháp. Do đó, khởi  vô  minh tham  - sân  - 

si, diệt mất chánh trí Giới - Định - Huệ. 

Ngũ Uẩn vốn không, nào ai chịu một phen quán chiếu. Sáu trần vô tánh, 

người  người cho là thật, đến  nỗi  vạn khổ  cùng tụ tập, cứ  lầm  mãi tánh  linh 

với vọng tâm và huyễn thân. Đúng như kinh Viên Giác nói : “Hết thảy chúng 

 sanh bao thứ điên  đảo, nhận lầm tứ đại là thân  tướng của mình, nhận lầm 

 duyên ảnh của sáu trần là tâm tướng của mình”.  



---o0o--- 

3. Luận về ngộ chứng 



*  Từ  xưa,  cao  tăng  hoặc  cổ  Phật  tái  sanh,  hoặc  Bồ  Tát  thị  hiện  đều 

thường  hiện thân  làm  phàm phu, trọn chẳng  hề  nói ta  là Phật, ta là  Bồ  Tát. 

Vì thế, kinh Lăng Nghiêm nói:  “Sau khi ta diệt độ, ta truyền các Bồ Tát và 

 các A La Hán, ứng thân sanh trong thời mạt pháp, hiện các thứ thân để độ 

 những kẻ đang luân chuyển, nhưng trọn chẳng tự bảo mình thật sự là Bồ Tát 

 hay A La Hán, tiết lộ  nhân duyên bí mật của Phật, chỉ thường nhún nhường 

 nói  mình  là  kẻ  mạt  học”.  Chỉ  trừ  lúc  lâm  chung,  bèn  ngầm  để  lại  lời  phó 

chúc. 

Trí Giả Đại Sư thật sự là hóa thân của Phật Thích Ca, đến lúc lâm chung, 

có  người  hỏi  ngài  đã  chứng  đến  địa  vị  nào.  Ngài  đáp: “Nếu  tôi  chẳng  lãnh 

 chúng ắt sẽ tịnh được sáu căn, vì tổn mình lợi người nên chỉ đạt được Ngũ 

 Phẩm.  Do  vậy,  vẫn  còn  thuộc  địa  vị  phàm  phu!”  Ngũ  Phẩm  tức  là  địa  vị 

Quán  Hạnh  trong  Viên  Giáo,  sở  ngộ  bằng  với  chư  Phật,  đã  chế  phục  hoàn 

toàn ngũ trụ phiền não, nhưng vẫn chưa đoạn được Kiến Hoặc. Ngài Trí Giả 

lúc lâm chung còn chẳng hé lộ sở chứng thật sự là vì để khích lệ kẻ hậu học 

gắng chí tinh tu, chẳng đến nỗi được chút ít đã cho là đủ, hoặc còn là phàm 

phu mà đã lạm xưng là thánh! 

Nay  bè  lũ  ma  khoe  xằng  mình  đắc  đạo,  hoại  loạn  Phật  pháp,  lầm  lạc 

chúng  sanh,  là  kẻ  đại  vọng  ngữ.  Cái  tội  đại  vọng  ngữ đó  nặng  hơn  tội  ngũ 

nghịch,  thập  ác  trăm  ngàn  vạn  ức  lần.  Thầy  trò chúng  nó  sẽ  đọa  mãi  trong 

địa ngục A Tỳ trải qua Phật sát vi trần số kiếp41 , luôn chịu sự khổ cùng cực, 

không cách nào thoát khỏi. Sao đành vì hư danh, lợi lạc phù phiếm một thời 

để phải chịu hình phạt thảm khốc dài cả kiếp? Danh lợi làm con người lầm 

lạc đến nỗi như thế đấy! 



*  Niệm  Phật,  xem  kinh,  ngộ  lý  Nhị  Không,  chứng  pháp  Thật  Tướng  là 

ước trên phương diện tự tỉnh ngộ tu trì để dạy về nhân hiện tại, quả mai sau. 

Chớ nên càn rỡ tự đắc, bảo là ngay trong đời này mình sẽ đạt được như thế. 

Chứng  Thật  Tướng  ngay  trong  đời  này  chẳng  phải  là  không  có  người  làm 

được,  chỉ  e  hiền  khiết42  không  có  căn  lành  ấy!  Nếu  chẳng  trình  bày  rõ 

nguyên do, e rằng ông sẽ lầm mong chứng thánh, chí cao nhưng hạnh chẳng 

xứng,  lâu  ngày  ắt  sẽ  mất  trí  đâm  cuồng,  chưa  đắc  bảo  đã  đắc,  chưa  chứng 

bảo  đã  chứng,  cầu  thăng  hóa  đọa,  biến  khéo  thành  vụng.  Xét  đến  kết  quả, 

khó tránh chìm  đắm  mãi  mãi trong  nẻo ác; chẳng  những  mai  một tánh  linh 

của chính mình, lại còn cô phụ Phật ân nữa! 

Đối với hai thứ Không Lý, nếu chỉ luận về ngộ thì hàng phàm phu lợi 

căn cũng ngộ được. Như những người thuộc vào địa vị Danh Tự của Viên 

Giáo,  tuy  chẳng  chế  phục  được  mảy  may  ngũ  trụ  phiền  não  nào,  nhưng 

sở  ngộ  của  họ  và  sở  ngộ  của  chư Phật  không  hai,  không  khác (Ngũ  trụ: 

Kiến  Hoặc  là  một  trụ,  Tư  Hoặc  gồm  ba  trụ.  Trần  Sa  Hoặc  và  Vô  Minh 

Hoặc gộp thành một trụ). Nếu nói theo nhà Thiền, những kẻ ấy gọi là bậc 

đại triệt đại ngộ, bên Giáo gọi là “đại khai viên giải”. 

[“Đại triệt đại ngộ”] chẳng phải là chỉ hiểu loáng thoáng mơ hồ đâu nhé! 

Như  Bàng  cư sĩ  (Bàng  Long  Uẩn)  nghe  Mã  Tổ bảo: “Đợi  khi  nào  ông  một 

 hơi uống cạn nước Tây Giang, ta sẽ nói cho ông hay”  liền đốn vong huyền 

giải.  Ngài  Đại  Huệ  Cảo  nghe  ngài  Viên  Ngộ  bảo:  “Gió  nồm  từ  Nam  thổi, 

 điện  gác  mát  mẻ  sao!”  cũng  ngộ  như  thế.  Tổ  Trí  Giả  tụng  kinh  Pháp  Hoa 

đến  câu  “gọi  là  chân  tinh  tấn,  là  chân  pháp  để  cúng  dường  Như  Lai”  của 

phẩm  Dược  Vương  Bổn  Sự  liền  hoát  nhiên  đại  ngộ,  lặng  lẽ  nhập  định,  tận 

mắt thấy một hội Linh Sơn nghiễm nhiên chưa tan. Ngộ như thế  mới gọi là 

“đại triệt đại ngộ, đại khai viên giải!” 

Nếu bàn về chuyện chứng được pháp Thật Tướng thì hàng phàm phu sát 

đất chẳng  thể  làm được. Nam Nhạc Tư đại thiền sư  là “đắc pháp sư”43 của 

ngài Trí Giả, có đại trí huệ, có đại thần thông, lúc lâm chung, có người hỏi 

đến sở chứng, ngài bảo:  “Tôi lúc đầu mong đạt được Đồng Luân, nhưng do 

 lãnh chúng quá sớm nên chỉ đạt được Thiết Luân mà thôi!”  (Đồng Luân tức 

là  Thập  Trụ,  phá  một  phần  vô  minh,  vừa  mới  dự  vào  Thật  Báo  Tịnh  Độ, 

chứng được một phần Tịch Quang Tịnh Độ. Bậc Sơ Trụ có thể hiện thân làm 

Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  trong  một  trăm  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới.  Nhị 

Trụ giáo hóa được một ngàn, Tam Trụ giáo hóa bốn ngàn. Mỗi địa vị cứ gấp 

mười  lần  hơn.  Thiết  Luân  tức  là  địa  vị  thứ  mười  trong  Thập  Tín.  Sơ  Tín 

đoạn Kiến Hoặc, Thất Tín đoạn Tư Hoặc, Bát, Cửu, Thập Tín phá được Trần 

Sa, chế phục vô minh. Ngài Nam Nhạc Huệ Tư thị hiện chỉ chứng được ngôi 

thứ  10 trong Thập  Tín, tức  là  vẫn chưa chứng  được pháp  Thật  Tướng. Phá 

một  phẩm  vô  minh  liền  chứng  Sơ  Trụ,  mới  được  gọi  là  chứng  pháp  Thật 

Tướng). 

Trí Giả đại sư  là  hóa thân của  Phật  Thích  Ca. Lâm chung có  người  hỏi 

ngài chứng được địa vị nào, ngài đáp:  “Nếu ta chẳng lãnh chúng, ắt sẽ tịnh 

 được  sáu  căn (tức  là  nếu  ngài  không  thâu  nạp,  giáo  hóa  đồ  chúng,  ngài  sẽ 

chứng  được  Thập  Tín,  sáu  căn  thanh  tịnh  như  trong  phẩm  Pháp  Sư  Công 

Đức kinh Pháp Hoa đã nói).  Do tổn mình lợi người, nên chỉ chứng được Ngũ 

 Phẩm” (Ngũ  Phẩm  tức  là  địa  vị  Quán  Hạnh,  chế  phục  trọn  vẹn  Ngũ  Trụ 

Hoặc, nhưng vẫn chưa đoạn được Kiến Hoặc). Ngẫu Ích đại sư lâm chung có 

bài kệ như sau: 

 Danh tự vị trung chân Phật nhãn,  

 Vị tri tất cánh phó hà nhân 

(Phật nhãn hãy còn nơi danh tự, 

Giao ai rốt cuộc biết đâu là!) 

(Người  thuộc  về  địa  vị  danh  tự  đã  viên  ngộ  Tạng  Tánh  giống  như  chư 

Phật, nhưng chưa thể chế phục được Kiến Hoặc, huống hồ là đoạn nổi! Thân 

phận những bậc đại triệt đại ngộ trong đời mạt đa phần giống như vậy. Tạng 

Tánh chính là Như Lai Tạng Diệu Chân Như tánh, là tên gọi khác của pháp 

Thật Tướng). 

Ngẫu Ích đại sư thị hiện chỉ chứng địa vị Danh Tự, ngài Trí Giả thị hiện 

chỉ  chứng  được  Ngũ  Phẩm,  ngài  Nam  Nhạc  thị  hiện  chỉ  chứng  được  Thập 

Tín. Tuy bổn địa của ba vị đại sư đều chẳng thể suy lường được, nhưng các 

ngài thị hiện chỉ chứng ba địa vị Danh Tự, Quán Hạnh, Tương Tự, đủ thấy 

Thật Tướng chẳng dễ chứng. Vì kẻ hậu tấn khó thể vượt hơn các ngài được, 

chỉ  e  chúng  nó  chưa  chứng  đã  bảo  là  chứng  nên  các  ngài  lấy  thân  mình 

thuyết pháp ngõ hầu người đời sau tự biết hổ thẹn, chẳng dám làm xằng đó 

thôi! Cái ân thị hiện địa vị sở chứng vào lúc sau cùng của ba vị đại sư thật là 

nghiền xương, nát thân khó báo đáp nổi! Ông hãy tự suy gẫm coi mình thật 

sự có vượt trỗi ba vị đại sư ấy chăng? 

Còn  như  cho  rằng:  “Niệm  Phật,  xem  kinh,  vun  bồi  căn  lành,  sau  khi 

vãng  sanh  Tây  Phương,  thường  hầu  Phật  Di  Đà,  cao  dự  hải  hội,  tùy  theo 

công hạnh cạn hay sâu ắt chứng được Thật Tướng sớm hay trễ” thì đấy là lời 

quyết  định  vô  ngại,  là  điều  hết  thảy  những  người  vãng  sanh  cùng  chứng 

cùng đắc vậy! 



* Ngộ là phân minh rành rành như mở cửa thấy núi, vẹt mây thấy trăng. 

Lại như người mắt sáng đích thân thấy đường về nhà, cũng như kẻ nghèo đã 

lâu  chợt  mở  toang  kho  báu.  Chứng  là  như  theo  đường  về  nhà,  dừng  chân 

ngồi yên, cũng như giữ lấy kho báu ấy, tùy ý hưởng dùng. Phàm phu đại tâm 

cũng  có  thể  liễu  ngộ  giống  như chư Phật,  nhưng  về  mặt  Chứng  thì  Sơ  Địa 

còn chẳng thể biết nổi chỗ giở chân, đặt chân của bậc Nhị Địa. Hiểu được ý 

nghĩa  Chứng  và  Ngộ  rồi,  tự  nhiên  sẽ  chẳng  khởi  lòng  tăng  thượng  mạn, 

chẳng  nảy  ý  lui  sụt,  mà  cái  tâm  cầu  sanh  Tịnh  Độ  dù  vạn  con  trâu  cũng 

chẳng kéo lui lại được! 



*  Trí  Giả  đại  sư  được  người  đời  xưng  tụng  là  hóa  thân  của  Phật  Thích 

Ca.  Chẳng  ai  biết  được  sở  chứng  của  Ngài,  nhưng  Phật  hiện  thân  tạo  pháp 

tắc  cho  chúng  sanh.  Vì  thế,  đại  sư  thị  hiện  vẫn  thuộc  địa  vị  phàm  phu, 

bảo:  “Nếu ta chẳng lãnh chúng, ắt sẽ tịnh được sáu căn”.  Ngài dùng chính 

thân mình để răn người, hiện thân thuyết pháp. Thoạt đầu, đại sư mong đoạn 

Hoặc  chứng  Chân,  đạt  thẳng  lên  Thập  Địa  hay  Đẳng  Giác.  Do  phải  hoằng 

pháp lợi sanh, bỏ lỡ công phu thiền định của chính mình nên chỉ chứng được 

địa vị Ngũ Phẩm Quán Hạnh trong Viên Giáo mà thôi! Vì thế ngài nói:  “Do 

 tổn mình lợi người nên chỉ đạt được Ngũ Phẩm”.  

Ngũ Phẩm là năm thứ: tùy hỷ, đọc tụng, giảng nói, kiêm hành Lục Độ 

và chánh hành Lục Độ. Địa vị Ngũ Phẩm trong Viên Giáo viên ngộ Tạng 

Tánh (Tạng tánh là Thật Tướng diệu lý, khi còn triền phược (“tại triền”) 

gọi là Như Lai Tạng Tánh. Lúc thoát được triền phược gọi là Tịnh Pháp 

Thân. Nói chung là vì vô  minh chưa đoạn nên gọi là Triền) giống hệt sở 

ngộ  của  Phật,  trọn  chẳng  khác  gì.  Đã  chế  phục  trọn  vẹn  Kiến,  Tư,  Trần 

Sa,  Vô  Minh,  Phiền  Não  nhưng  chưa  đoạn  được  Kiến  Hoặc.  Nếu  đoạn 

được  Kiến  Hoặc  liền chứng  Sơ Tín.  Đến  địa  vị  Thất  Tín  mới đoạn sạch 

Tư  Hoặc,  thật  sự  chứng  được  “lục  căn  tùy  ý  chẳng  nhiễm  sáu  trần”.  Vì 

thế gọi là địa vị “lục căn thanh tịnh”. 

Đã thế, trong  mỗi  một căn  lại có đủ công  đức của sáu căn,  làm Phật sự 

của sáu căn. Do vậy, còn  gọi  là “lục căn  hỗ dụng” (sáu căn dùng  lẫn  nhau) 

như trong  phẩm  Pháp  Sư Công  Đức  của  kinh  Pháp  Hoa  đã  nói.  Ngài  Nam 

Nhạc thị hiện chứng địa vị này. Người thuộc vào địa vị này chẳng những có 

đại  trí  huệ,  lại  còn  có  đại  thần  thông,  thần  thông  của  Tiểu  Thừa  A  La  Hán 

chẳng thể sánh bằng. Vì thế ngài Nam Nhạc lúc sanh tiền cũng như sau khi 

tịch luôn có những sự chẳng thể nghĩ bàn khiến kẻ thấy hoặc nghe phát khởi 

tín tâm. 

Nam Nhạc, Trí Giả đều là bậc Pháp Thân Đại Sĩ, địa vị thực chứng của 

các Ngài nào ai dò được mức cao thâm. Chẳng qua các ngài muốn cổ vũ hậu 

thế  chuyên  tinh  học  đạo  nên  mới  chịu  khuất  lấp  như thế,  nào  phải  đâu  các 

ngài  thật  sự  chỉ  chứng  địa  vị  Thập  Tín  Tương  Tự  hay  Ngũ  Phẩm  Quán 

Hạnh! Lũ phàm phu sát đất chúng ta há kham học đòi các ngài được ư? Hãy 

nên  ưa  thô  trì  trọng  giới44  ,  nhất  tâm  niệm  Phật,  kiêm  tu  các  điều  lành  thế 

gian  để  làm  trợ  hạnh,  noi  theo  pháp  hạnh  các  vị  Vĩnh  Minh,  Liên  Trì  thì 

không ai là chẳng được lợi cả! 



*  Các  tông  tu  trì  Phật  pháp  phải  đến  mức  “hạnh  khởi,  giải  tuyệt”  mới 

được lợi ích thật sự, chỉ riêng Tịnh Tông chẳng tu quán như thế. Nhà Thiền 

đem  một  câu  thoại  đầu  hoàn  toàn  vô  nghĩa  đặt  vào  trong  tâm,  coi  như bổn 

mạng  nguyên  thần,  chẳng  kể  năm  tháng,  suốt  ngày  tham  cứu  cho  đến  khi 

nào cả thân tâm  lẫn thế  giới đều chẳng biết đến  nữa,  mới  hòng đại triệt đại 

ngộ; chẳng phải là hạnh khởi giải tuyệt hay sao? Lục Tổ nói:  “Chỉ xem kinh 

 Kim Cang liền có thể minh tâm kiến tánh” , đấy chẳng phải là hạnh khởi giải 

tuyệt ư? 

Theo ngu ý, chữ Khởi nên hiểu là Cực, tức là tận lực đến cùng cực, mới 

hòng đạt đến cả Năng lẫn Sở cùng mất, nhất tâm phô bày triệt để. Nếu hạnh 

chưa đến mức cùng cực, dù có quán niệm vẫn còn có Năng, có Sở, vẫn hoàn 

toàn là tác dụng của phàm tình, hoàn toàn là tri kiến phân biệt, hoàn toàn là 

tri giải, sao đạt lợi ích chân thật được? Phải tận sức đến cùng cực thì Năng, 

Sở, tình kiến mới tiêu diệt, chân tâm vốn có mới phát hiện. Bởi thế, thuở xưa 

có người đầu như cây chết sau chứng đạo phong, rạng rỡ cổ kim. [Muốn tu 

hành được] lợi ích [phải] hoàn toàn [chú trọng] nơi một chữ Cực vậy! 



* Người khéo đạt lợi ích thì không gì là chẳng hữu ích, người cam chịu 

tổn  mình  sẽ  chẳng  bị  tổn  hại  gì  cả.  Người  đời  nay  hay  dùng  thế  trí  biện 

thông để  làm  vốn  nghiên cứu Phật  học; vừa biết được chút  nghĩa  lý đã bảo 

mình chứng đắc. Từ đấy, tự nghĩ mình cao quý, miệt thị cổ kim. Đừng nói là 

người  hiện đại chẳng  đáng để  vào  mắt,  ngay cả  những bậc cao tăng từ  một 

ngàn mấy trăm năm trước (đa phần là cổ Phật tái lai, hoặc Pháp Thân Bồ Tát 

thị hiện) đều bị họ coi tuốt là hạng tầm thường, chẳng đáng noi theo! Chưa 

đắc  bảo  đã  đắc,  chưa  chứng  khoe  đã  chứng.  Nghe  lời  họ  nói  cao  chót  vót 

chín  tầng  trời,  xét  tâm  họ  thấp  trệt  dưới  chín  tầng  đất!  Tập  nhiễm  như  thế 

hãy  nên  quyết  liệt  trừ  khử.  Nếu  không,  khác  nào  Đề  Hồ  đựng  trong  chén 

độc, giết người chết tươi! 

Nếu có thể niệm niệm quay lại xem xét tự tâm thì chẳng những sẽ được 

lợi  ích  nơi  các  pháp  Như  Lai  đã  giảng,  ngay  cả  phiến  đá,  hòn  sỏi  tầm 

thường,  chiếc  đèn  lồng,  cây  cột  ngoài  đường,  tất  cả  những  hình  sắc,  thanh 

âm  trong  đại  địa,  không  thứ  gì  chẳng  phải  là  diệu  lý  Thật  Tướng  Đệ  Nhất 

Nghĩa  Đế!  Bởi  thế  mới  nói:  “Xưa  nay  chưa  có  ai,  sao  từng  mộng  thấy 

 được?”  Xin hãy tin chắc, gắng sức thực hành. 



* Những điều lệnh thân45  được thấy thật là hy hữu, lạ lùng, có thể nói là 

có thiện căn từ xưa, nhưng phải ra sức gắng công tu trì thì giấc mộng ấy mới 

chẳng bị uổng phí. Nếu như vì tri kiến phàm phu, lầm tưởng  mình đã được 

Tam Bảo gia bị, đã dự vào dòng thánh, rồi sanh đại ngã mạn, chưa đắc bảo 

đã đắc, chưa chứng bảo đã chứng, sẽ thành ra do nhân lành chuốc lấy quả ác. 

Người  đời  mạt  tâm  trí  hèn  kém  thường  mắc  phải  căn  bệnh  ấy.  Câu  kinh 

Lăng Nghiêm:  “Chẳng nghĩ là thánh tâm thì gọi là cảnh giới lành, nếu cho 

 là thánh giải sẽ vướng quần tà”  chính là nói về tình trạng này. Xin hãy lấy 

việc tận lực tu trì pháp môn Tịnh Độ để tự khích lệ mình, ngõ hầu tương lai 

quyết định được hưởng đại lợi ích! 



* Niệm Phật chú trọng vãng sanh, niệm đến cùng cực cũng có thể minh 

tâm  kiến  tánh,  phải  đâu  niệm  Phật  hoàn  toàn  chẳng  ích  lợi  gì  cho  đời  hiện 

tại! Xưa kia, ngài Minh Giáo Tung Thiền Sư, nhật khóa niệm mười vạn lần 

thánh  hiệu  Quán  Thế  Âm,  sau  này  mọi  kinh  sách  thế  gian  ngài  không  đọc 

nhưng đều biết. Cứ xem Tịnh Độ Thập Yếu, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục ắt sẽ 

biết niệm Phật mầu nhiệm, Quang tôi đã nhắc đến nhiều lần trong cuốn Văn 

Sao hủ lậu của mình. Cư sĩ bảo “niệm Phật vô ích đối với đời này” thì chẳng 

những chưa thâm hiểu các kinh luận Tịnh Độ, mà ngay cả với cuốn Văn Sao 

của Quang cũng chỉ cưỡi ngựa xem hoa, chưa đọc hiểu thật kỹ vậy! 



*  Tuy  Tịch  Quang  Tịnh  Độ  là  “đương  xứ  tức  thị” (có  thể  tạm  hiểu  là 

“ngay  nơi  đây  chính  là  cõi  Thường  Tịch  Quang”,  hoặc  “hiện  hữu  ngay  tại 

nơi  đây”,  hoặc  “có  thể  ngộ  nhập  ngay  nơi  đây  chẳng  cần  tìm  nơi 

khác”), nhưng  nếu  chẳng  là  bậc  trí  đoạn  rốt  ráo,  viên  chứng  Pháp  Thân  Tỳ 

Lô Giá  Na  sẽ  chẳng  thể  triệt  để  chứng  ngộ,  đích  thân  thọ  dụng  được!  Bốn 

mươi  mốt địa  vị:  Thập  Trụ, Thập  Hạnh, Thập  Hồi  Hướng, Thập Địa, Đẳng 

Giác trong Viên Giáo  vẫn còn  là “phần chứng” (chứng  nhập được ít phần). 

Nếu ông đã  viên chứng được Pháp Thân  Tỳ  Lô Giá Na, nói “đương  xứ tức 

thị  Tịch  Quang”  cũng  chẳng  ngại  gì.  Nếu  không  thì  chỉ  là  kể  tên  món  ăn, 

đếm của báu, chẳng khỏi bị đói rét đến chết mà thôi! 

  

---o0o--- 

4. Luận về Tông, Giáo 



*  Những  giảng  sư  đời  mạt  thường  thích  giảng  Thiền,  đến  nỗi  thính 

chúng  đa  phần  chấp  vào  những  câu  công  án.  Trộm  nghĩ:  Những  câu  cơ 

phong chuyển ngữ (thoại đầu, công án) trong nhà Thiền tuyệt đối chẳng có ý 

nghĩa  gì,  chỉ  nhằm  đáp  ứng  căn  cơ  người  đến  hỏi  hòng  chỉ  nẻo  hướng 

thượng. [Những câu chuyển ngữ] ấy chỉ nên để tham cứu, sao lại giảng nói? 

Giảng kinh như vậy chỉ những bậc đại sĩ siêu phàm mới hưởng lợi ích, còn 

những hạng trung - hạ khác đều mắc bệnh hết. Đối với Tông, chẳng biết tận 

lực tham cứu  những câu cơ phong chuyển ngữ, chỉ  lo phỏng đoán  ý  nghĩa. 

Với Giáo, do thật lý, thật sự nào phải là cảnh giới của mình, bèn lầm tưởng 

[Phật,  Tổ]  nói  thí  dụ  để  giảng  pháp.  Đem  Tông  phá  Giáo,  dùng  Giáo  phá 

Tông, cái tệ nạn lưu hành này không còn gì tệ hơn được nữa! 



*  Từ  ngài  Tào  Khê  (Lục  Tổ  Huệ  Năng)  về  sau,  đạo  Thiền  lưu  truyền 

rộng rãi; mối văn tự “chẳng lập văn tự” phổ biến khắp hoàn vũ. Đường giải 

thuyết  ngày càng  mở  rộng, cửa chứng  ngộ ngày càng bế tắc! Vì thế, các tổ 

Nam  Nhạc,  Thanh  Nguyên  đều  dùng  cơ  phong  chuyển  ngữ  để  độ  người, 

khiến cho Phật, Tổ trở thành ngôn ngữ suông, không cách nào đáp được lời 

các ngài hỏi. Nếu chẳng phải thật sự là căn cơ tương xứng sẽ chẳng thể hiểu 

được lời ấy. Dùng cách ấy để xét nghiệm khiến vàng - thau rạch ròi, ngọc - 

đá  rành  rành,  không  còn  cách  nào  giả  trá,  ngăn  trở  đạo  pháp.  Đấy  chính  là 

duyên do của cơ phong chuyển ngữ. 

Từ đấy về sau, pháp này ngày càng thịnh hành, được các tri thức đề cao, 

chỉ  e  lạc  vào  lối  mòn  của  người  khác,  trở  thành  khuôn  sáo  cũ  kỹ,  khiến 

người  học  nghi  ngờ,  lầm  lạc,  hoại  loạn  Tông  phong,  nên  cơ  phong  chuyển 

ngữ ngày càng cao tột, vô phương chuyển biến, để người khác (người căn cơ 

không phù hợp) chẳng biết đâu mà mò. Bởi thế mới có những câu nói trách 

Phật,  quở  Tổ,  bài  xích  kinh  giáo,  bác  bỏ  Tịnh  Độ!  Những  lời  lẽ  ấy  nhằm 

cưỡng đoạt tình kiến, bít chặt sự biện giải của người nghe. Người căn thuần 

sẽ  nhờ  ngay  đó  biết  đường  trở  về,  triệt  ngộ  hướng  thượng;  người  căn  cơ 

chưa thuần sẽ chân thành, tận lực tham cứu, quyết đạt đến đại triệt, đại ngộ 

mới thôi. Ấy là vì tri thức còn nhiều, căn tánh con người vẫn còn thông lợi, 

hiểu rành rẽ giáo lý, tâm sanh tử khẩn thiết, dù chưa thể liễu ngộ ngay cũng 

chẳng nảy lòng hèn kém, cho đó là pháp bảo vậy! 



*  Hiện  tại,  lắm  kẻ  mới  đọc  vài  cuốn  sách  Nho,  chẳng  hiểu  đạo  lý  thế 

gian, chưa hiểu cùng tột giáo thừa, chẳng hiểu Phật pháp, vừa mới phát tâm 

bèn gia nhập Tông môn. Hàng tri thức chỉ vì duy trì môn đình, cũng học đòi 

cổ  nhân  xiển  dương,  chẳng  quản  đạo  pháp  lợi  hại  thế  nào.  Người  theo  học 

chẳng phát khởi mối nghi tình chân thật, đối với bất cứ điều nào cũng tưởng 

là chân pháp cả! 

Đối với những câu khai thị của người hiện tại hoặc những câu chép trong 

sách của cổ nhân, có kẻ bèn tự ý suy diễn nêu ra nghĩa lý, dù trọn chẳng ra 

khỏi  việc  giải  thích  ý  nghĩa  theo  mặt  văn  tự,  nhưng  cứ  tự  hào  là  triệt  ngộ 

hướng thượng, việc tham học đã hoàn tất rồi, liền dự ngay vào địa vị tri thức 

để dạy dỗ đàn hậu học, lập riêng một môn đình. Cứ sợ người khác chê mình 

chẳng phải là bậc thông gia bèn ra sức giảng Thiền, muốn được xưng tụng là 

“tông thuyết kiêm thông”. 

Giảng về Tông thì khi giảng những lời chỉ quy hướng thượng của cổ đức 

rốt cuộc chỉ giảng nghĩa câu văn theo mặt văn tự. Khi giảng Giáo, cái đạo tu 

nhân chứng quả của Như Lai bị họ biến thành những thuyết “mượn ví dụ để 

biểu thị pháp”. Dùng Giáo phá Tông, đem Tông phá Giáo, kẻ đui dẫn lũ mù, 

kéo nhau vào lửa, đến nỗi bọn hậu bối chẳng được nghe gương sáng của tiền 

bối, láo nháo bắt chước thầy khinh Phật, lờn Tổ, bài nhân, bác quả mà thôi! 



* Giáo độ khắp ba căn, thâu trọn lợi độn, ví như chiếu chỉ sáng suốt của 

vua thánh, vạn quốc tôn sùng, trí - ngu, hiền - tệ đều cùng hiểu rõ, đều phải 

tuân hành. Nếu kẻ nào chẳng tuân sẽ bị xử cực hình. Nếu kẻ nào chẳng tuân 

lời  Phật  dạy  ắt  sẽ  đọa  trong  ác  đạo.  Tông  chỉ  độ  được  thượng  căn,  chẳng 

nhiếp  trung  căn,  hạ  căn;  giống  như tướng  quân  nhận  mật  lệnh,  người  [thân 

cận]  trong  doanh  mới  biết,  kẻ  ngoài  doanh  dù  có  trí  huệ  cũng  chẳng  hiểu 

được. Vì thế  mới có  thể dùng  toàn quân  diệt  giặc, thiên  hạ thái  bình. Quân 

lệnh bị tiết lộ, ba quân sẽ tan vỡ; Tổ ấn bị tiết lộ, năm tông46  chết tiêu. Kẻ 

chưa  ngộ  chỉ  được  phép  tham  cứu  thoại  đầu,  chẳng  được  xem  đọc  sách 

Thiền, thật  ra chỉ  là  vì sợ kẻ ấy  hiểu  lầm  ý  Tổ, chấp  mê  là  ngộ,  lấy  giả  rối 

chân. Đấy gọi là [Tổ ấn] bị tiết lộ, tai hại cực lớn. 



*  Về  nguồn  không  hai,  phương  tiện  nhiều  cửa.  Phương  tiện  của  nhà 

Thiền vượt ngoài khuôn khổ, tựa hồ quét sạch hết thảy ngôn ngữ. Kẻ không 

lãnh hội được ý ấy, chẳng hiểu ý chỉ rời lìa ngôn ngữ, chuyên nhai bã hèm, 

nên đối với Tông chỉ lo suy diễn [ý Tổ] chẳng chịu tận lực tham cứu, đối với 

Giáo bèn lầm lạc học đòi viên dung, phá hoại sự tướng! Chỉ có bậc đại đạt là 

được  lợi  ích  cả  nơi  Tông  lẫn  nơi  Giáo;  nếu  không,  đề-hồ,  cam  lộ  bị  chứa 

trong bình độc bèn thành tỳ sương, trầm độc! 



*  Dù  trung  căn,  hạ  căn  vẫn  có  thể  được  lợi  ích  nơi  Giáo,  nhưng  nếu 

chẳng  phải  là  bậc  thượng  thượng  căn  sẽ  chẳng  thể  thông  suốt  Giáo  để  vận 

dụng. Dẫu kẻ trung, hạ căn khó thể chuyên chí nơi Tông, nhưng bậc thượng 

căn lại có thể đại triệt đại ngộ để hòng chứng nhập. 

Trong Giáo, phải thông đạt hết thế pháp, Phật pháp, Sự, Lý, tánh, tướng, 

lại còn phải đại khai viên giải (nhà Thiền gọi là đại triệt đại ngộ) thì mới có 

thể làm đạo sư cho cả trời lẫn người. 

Trong Tông, tham vỡ được một câu thoại đầu, thấy được bổn lai, bèn có 

thể  xiển  dương  tông  phong  “trực  chỉ”.  Nếu  nhằm  lúc  Phật  giáo  đại  hưng 

khởi  và  là  bậc thông đạt  rộng rãi  Phật  pháp thì  hãy  nên  tham cứu theo  nhà 

Thiền, giống như Tăng Diêu vẽ rồng, hễ điểm nhãn, rồng liền bay lên ngay 

lập  tức.  Còn  nhằm  khi  Phật  pháp  suy  vi,  kẻ  túc  căn  kém  cỏi  hãy  nên  tu  trì 

theo  Giáo.  Ví  như  thợ  vụng  chế  đồ  mà  bỏ  hết  dây  mực  thì  rốt cuộc  chẳng 

làm gì được cả! 



* Nay muốn báo ơn Phật, lợi lạc hữu tình thì nhà Thiền dù chuyên xiển 

dương tông phong, vẫn phải dùng Giáo để ấn chứng; bên Giáo thì tận lực tu 

trì quán hạnh, chẳng lạm bàn thiền ngữ. Ấy là vì tâm thông diệu đế, hễ gặp 

duyên  liền  thành  Tông.  “Cây  bách,  que  phân  khô,  quạ  kêu,  sẻ  hót,  nước 

chảy, hoa trôi, ho khạc, phẩy tay, cười khẩy, giận chửi”, pháp nào pháp nấy 

đều là Tông cả. Lẽ nào diệu pháp viên đốn do chính kim khẩu đức Như Lai 

nói ra chẳng đáng kể là Tông ư? Cần gì phải mượn cái thanh chống cửa nhà 

người để chống đỡ cửa nẻo nhà mình! Trong nhà vốn sẵn gỗ Tiên, gỗ Nam, 

cớ  sao  vứt  bỏ  chẳng  dùng?  Hãy  nên  biết  rằng:  pháp  không  cao,  hèn,  chỉ  là 

nhất đạo thường nhiên, do căn cơ có sống hay chín nên nơi mỗi pháp được 

lợi ích khác biệt! 



---o0o--- 

5. Luận về Trì Chú 



* Một pháp Trì Chú chỉ nên dùng làm Trợ Hạnh, chẳng nên lấy Trì Chú 

làm Chánh Hạnh, coi Niệm Phật là pháp tu phụ! Dù pháp môn Trì Chú cũng 

chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nhưng  phàm  phu  được  vãng  sanh  hoàn  toàn  nhờ  vào 

lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, cũng như do đại thệ nguyện của A Di 

Đà Phật cảm ứng đạo  giao  mà được Ngài  tiếp dẫn. Nếu chẳng  hiểu  lẽ  này, 

dù  pháp  nào  cũng  đều  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  tu  bất  cứ  pháp  nào  mà  chẳng 

được, nhưng vẫn trở thành  “không Thiền, không Tịnh Độ, giường sắt và cột 

 đồng, vạn kiếp với muôn đời, không có ai nương dựa!”  

Nếu  tự  biết  mình  là  phàm  phu  đầy  dẫy  triền  phược,  toàn  thân  là 

nghiệp lực, nếu chẳng cậy vào nguyện lực hoằng thệ của Như Lai, quyết 

khó thể chắc chắn thoát khỏi  luân  hồi  ngay trong đời  này, ắt sẽ biết  lực 

dụng của những giáo pháp đức Phật đã dạy ra trong cả một đời đều chẳng 

bằng được nổi một pháp Tịnh Độ này. 

Nếu trì chú, tụng kinh để gieo trồng phước huệ, tiêu tội nghiệp thì được; 

nhưng  nếu  vọng  động  mong  cầu  thần  thông  thì  đúng  là  bỏ  gốc  theo  ngọn, 

chẳng khéo dụng tâm. Nếu như tâm này cố kết, lại chẳng hiểu rõ lý, giới lực 

chẳng  vững,  Bồ  Đề  tâm  chẳng  sanh,  tâm  nhân  -  ngã  càng  thạnh,  ắt  chẳng 

mấy chốc sẽ bị  ma dựa phát cuồng! Phàm  muốn  được thần thông, phải đắc 

đạo trước đã! Hễ đắc đạo liền tự có thần thông. Nếu chẳng dốc sức vào đạo, 

chỉ  mong cầu thần thông, đừng  nói  là chưa đắc thần thông, dù có đắc cũng 

trở thành chướng đạo! Vì thế, chư Phật, chư Tổ thảy đều nghiêm cấm, chẳng 

muốn người đời tu tập thần thông! Do trong đời thường có những người có 

kiến giải như thế nên tôi mới nhiều lần giãi bày như vậy! 



* Chỉ nên trì chú để trợ tu Tịnh nghiệp, đừng bộp chộp tác pháp, khinh 

nhờn Phật, thánh. Nếu đường đột tác pháp nhưng thân tâm chẳng cung kính, 

chẳng chí thành, rất có thể  ma sự sẽ khởi. Chỉ có  một việc là nên tác pháp, 

nhưng đấy lại chẳng phải là phận sự của các ông. Đó là: nếu ai phát tâm xuất 

gia, nhưng [thầy thế độ] chưa chứng đạo, chẳng thể quán xét căn cơ, bèn cầu 

xin Phật từ ngầm dạy cho biết người ấy xuất gia được hay không, hòng tránh 

khỏi tệ nạn hạng đầu trộm đuôi cướp lộn sòng Tăng chúng. 

Nhưng  ngày  nay  Tăng  chúng  thâu  nạp  đồ  đệ,  cứ  sợ  chẳng  thâu  được 

nhiều, dù biết rõ kẻ đó là phường hạ lưu, vẫn cứ vội vã thâu nạp, chỉ sợ nó 

bỏ  đi  mất,  mấy  ai  chịu  quyết  trạch  như  thế  nữa!  Tham  danh  lợi,  ưa  quyến 

thuộc đến nỗi Phật pháp ngập chìm sát đất, không cách nào hưng khởi được 

nữa! 



*  Người  niệm Phật chẳng phải  là không  được trì chú,  nhưng phải phân 

định  rõ đâu  là  Chánh,  đâu  là  Trợ  thì  Trợ  cũng  quy  về  Chánh.  Nếu  cứ  lằng 

nhằng chẳng thể phân biệt, đến ngày nào đó nhìn lại, Chánh cũng chẳng phải 

là  Chánh  nữa!  Chú  Chuẩn  Đề,  chú  Đại  Bi,  chẳng  có  chú  nào  hơn  kém  cả! 

Nếu tâm chí thành, pháp nào cũng linh. Tâm chẳng chí thành, pháp nào cũng 

chẳng linh! 



*  Học  chú  Vãng  Sanh  bằng  [chánh  âm]  tiếng  Phạn47    cũng  là  rất  tốt, 

nhưng chẳng được sanh tâm phân biệt, cho chú văn lược dịch là sai. Hễ khởi 

tâm  niệm  ấy  sẽ  sanh  tâm  ngờ  vực  đối  với  hết  thảy  các  chú  chép  trong  Đại 

Tạng, cho  là  những chú ấy chẳng  hợp Phật ý.  Phải biết rằng  những  vị dịch 

kinh  đều  chẳng  phải  tầm  thường,  sao  lại  vì  những  bản  dịch  của  họ  không 

giống nhau bèn sanh lòng miệt thị? Hơn một ngàn năm, những người trì chú 

này được lợi ích chẳng kể nổi số; chẳng lẽ mọi người trì chú trong hơn một 

ngàn  năm ấy đều chẳng biết tiếng Phạn  hay sao?  Học thì đương  nhiên phải 

học,  tuyệt  đối  đừng  khởi  ý  niệm  ưu  liệt,  hơn  kém  thì  lợi  ích  sẽ  chẳng  thể 

nghĩ bàn. 

Hơn nữa, một pháp trì chú rất giống như pháp khán thoại đầu. Pháp khán 

thoại đầu dùng một câu vô nghĩa để dứt trừ phân biệt phàm tình hòng chứng 

Chân Trí sẵn có. Pháp trì chú chẳng cần hiểu nghĩa lý câu chú, cứ chí thành 

khẩn  thiết  mà  trì,  dốc  lòng  thành  đến  cùng  cực,  tự  sẽ  được  nghiệp  tiêu  trí 

rạng, chướng tận phước cao, lợi ích chẳng thể nghĩ bàn được! 



---o0o--- 

6. Luận về xuất gia 



* Phật pháp chính là pháp chung cho cả chín pháp giới, không một ai là 

chẳng  nên tu theo, cũng  như không  một ai chẳng thể tu  nổi!  Người trì trai, 

niệm Phật thì  nhiều,  nhưng tính đến  những  người có thể  làm cho đạo pháp 

hưng long, phong tục thuần thiện chỉ sợ chẳng được mấy, [những người làm 

được  như  vậy] càng  nhiều  càng  tốt.  Xuất  gia  làm  Tăng  chính  là  để  gìn  giữ 

cũng như lập bày phương cách lưu truyền đạo pháp của Như Lai. 

Có  những  người  lập  chí  hướng  thượng,  phát  Bồ  Đề  tâm,  triệt  ngộ  tự 

tánh, tam  học (Văn - Tư - Tu) sâu rộng,  nhưng  lại đặc biệt tán dương Tịnh 

Độ ngõ hầu mau chóng thoát khỏi vòng khổ ải ngay trong một đời này, chỉ e 

số người này cũng chẳng được mấy ai, càng được nhiều người như vậy càng 

tốt. Còn như những kẻ có chút tín tâm, chẳng có đại chí hướng, muốn mượn 

danh  nghĩa  tăng  sĩ,  ăn  không  ngồi  rồi,  ăn  bám  nhà  Phật,  mang  danh  con 

Phật, nhưng thật ra chỉ là gã cạo đầu, dẫu chẳng tạo ác nghiệp, cũng đã là hạt 

giống  hư,  là  phế  nhân  đối  với  đất  nước.  Nếu  lại  còn  phá  giới,  tạo  nghiệp, 

điếm  nhục  Phật  pháp,  dù  lúc  sống  trốn  được  quốc  pháp,  chết  đi  chắc  chắn 

đọa vào địa ngục. Đối với pháp, đối với mình đều chẳng lợi ích. Một gã như 

thế còn chẳng nên có, huống chi là nhiều! 

Cổ  nhân  bảo:  “Xuất  gia  là  việc  của  bậc  đại  trượng  phu,  chẳng  phải 

 hạng loàng xoàng làm được” , đấy chính là lời chân thật, chẳng phải là lời hạ 

thấp  hạng  loàng  xoàng để đề cao Tăng-già đâu!  Ấy  là  vì đối  với  việc  gánh 

vác  gia  nghiệp  của  Phật,  tiếp  nối  huệ  mạng  của  Phật,  nếu  chẳng  phải  là 

người phá vô minh khôi phục bổn tánh, hoằng dương pháp đạo lợi lạc chúng 

sanh thì sẽ chẳng thể làm được. Nay những kẻ làm Tăng phần nhiều là hạng 

thô bỉ, bại hoại, vô lại, mong được sống an nhàn, thảnh thơi; kẻ chịu trì trai 

niệm Phật còn chẳng có mấy, huống hồ là người có thể gánh vác gia nghiệp, 

tiếp nối huệ mạng ư? Hiện tại Phật pháp sa sút đến tận đất đen là vì Thanh 

Thế  Tổ  (Thuận  Trị)  chẳng  xét  thời  cơ,  chẳng  tuân  Phật  chế,  thay  đổi  cách 

khảo thí tăng sĩ của triều đại trước (nhà Minh), bỏ luôn độ điệp48 , cho phép 

ai nấy tùy ý xuất gia, gây thành mối tệ vậy! 



* Cho tùy ý xuất gia, đối với bậc thượng sĩ thật là có lợi ích lớn, nhưng 

đối với kẻ hạ căn lại là sự tổn hại rất lớn. Nếu như toàn thể thế gian đều là 

bậc thượng sĩ, cố nhiên pháp tắc này rất hữu ích đối với đạo pháp; thế nhưng 

bậc thượng sĩ hệt như vảy lân, kẻ hạ căn nhiều như lông bò. Chỉ tạm hữu ích 

ngay  trong  lúc  ấy (từ  đầu  nhà  Thanh  cho  đến  thời  Càn  Long,  thiện  tri  thức 

nhiều như rừng, nên bảo là “hữu ích”),họa lan sâu hậu thế; cho đến hiện tại, 

mối  tệ  ô  tạp,  lạm  dụng  đã  đến  mức  cùng  cực.  Dù  có  thiện  tri  thức  muốn 

chỉnh đốn một phen cũng chẳng thể làm gì được, chẳng đáng buồn ư? 

Từ rày về sau, người xuất gia điều thứ nhất là phải thật sự phát khởi 

đại  Bồ  Đề  tâm  tự  lợi  lợi  tha,  thứ  hai  là  phải  có  thiên  tư  hơn  người  mới 

cho xuống tóc, không vậy không được. Còn người nữ có tín tâm hãy bảo 

họ tu hành tại gia, vạn vạn phần chẳng nên để họ xuất gia, chỉ sợ gặp phải 

kẻ  phóng  túng  khiến  Phật  môn  bị  ô  uế,  bại  hoại  chẳng  nhỏ.  Nếu  người 

nam tu hành thật sự, xuất gia càng dễ, bởi họ tham phỏng tri thức, y chỉ 

tùng lâm [nào cũng được]. Người nữ dù là bậc chân tu xuất gia cũng khó, 

bởi lẽ làm gì cũng dễ bị miệng đời gièm xiểm, việc gì cũng khó thể tùy ý 

được.  Chọn  lựa  để  thế  độ  người,  chẳng  độ  ni  chúng  như  thế  chính  là 

nghĩa lý trọng yếu bậc nhất để hộ trì Phật pháp, chỉnh lý pháp môn trong 

đời mạt vậy! 



* Người đời nay hay coi xuất gia như một phương cách sống trốn tránh, 

lười  nhác, an  nhàn. Tệ  nhất  là kẻ không còn sanh  lộ  nào khác,  lấy  xuất  gia 

làm kế sống trộm qua ngày. Bởi thế người xuất gia hiện tại đa phần là hạng 

vô lại, đạo pháp bị quét sạch sành sanh đều là vì hạng xuất gia bại hoại như 

thế gây nên nỗi cả! 



*  Tăng  nhân  đời  nay  khó  thể  khiến  người  khác  tin  tưởng  nổi.  Nay  đã 

truy điệu tăng nhân, lẽ nào lại phỉ báng tăng nhân. Nếu nêu lên những điều 

tốt lành của họ để răn nhắc những kẻ bất thiện thì chẳng mắc lỗi gì. Nhưng 

nếu mình đã thuộc vào hàng học trò thì việc răn nhắc cũng nên châm chước; 

việc  răn  nhắc  ấy  chỉ  hàng  đức  cao  trọng  vọng  mới  thực  hiện  được,  chẳng 

phải là việc nên làm của loài chim non miệng vàng vậy! 



* Hàng xuất gia nếu chẳng phải chân tu, tập khí đầu đường xó chợ còn tệ 

hơn kẻ tục. Nếu muốn xa lìa tập khí ấy thì trước hết phải hiểu rõ hết thảy các 

pháp thế gian đều là khổ, là không, là vô thường, là vô ngã, là bất tịnh, thì ba 

độc  tham  -  sân  -  si  không  cách  nào  khởi  lên  được.  Nếu  vẫn  chưa  chế  ngự 

chúng được, hãy dùng trung - thứ - nhẫn nhục để đối trị ắt chúng sẽ tự dứt. 

Nếu  vẫn chưa  dứt thì phải tưởng  mình như đã chết, tự nhiên  vô biên phiền 

não sẽ hóa thành thanh lương. 



* Chỉ hạng Thích Tử chúng ta mới lấy việc thành đạo lợi sanh làm cách 

báo ân tối thượng, chẳng những báo đền cha mẹ nhiều đời, mà còn báo đáp 

hết  thảy  cha  mẹ  trong  tứ  sanh  lục  đạo  từ  vô  lượng  kiếp.  Chẳng  những  chỉ 

hiếu  kính  khi  cha  mẹ  còn  sống  mà  còn  phải  độ  thoát  linh  thức  của  cha  mẹ 

khiến  họ  được  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  khổ  luân,  thường  trụ  Chánh  Giác.  Bởi 

thế mới nói: đạo hiếu của nhà Phật ẩn mật khó sáng tỏ ra vậy. 

Tuy nhiên, đạo hiếu của Nho gia lấy việc phụng dưỡng cha mẹ làm đầu. 

Như  đạo  Thích  từ  biệt  cha  mẹ  đi  xuất  gia,  có  phải  là  chẳng  đoái  hoài  đến 

việc  phụng  dưỡng  cha  mẹ  chăng?  Phật  chế  định:  Xuất  gia  phải  thưa  cùng 

cha  mẹ. Nếu có anh em, con cháu để  gởi  gắm cha  mẹ  mới được bẩm thỉnh 

với cha  mẹ. Cha  mẹ có đồng  ý  mới được  xuất  gia. Nếu không, chẳng chấp 

thuận cho kẻ ấy được xuống tóc. 

Sau  khi  xuất  gia  xong,  nếu  như  anh  em  gặp  biến  cố,  cha  mẹ  không 

chỗ  nương  nhờ,  người  xuất  gia cũng được phép chia sớt  y bát để phụng 

dưỡng song thân. Vì thế, mới có gương thơm hiếu dưỡng với mẹ của ngài 

Trường  Lô (Ngài  Trường  Lô  Trách  thiền  sư  đời  Tống,  người  xứ  Tương 

Dương. Lúc nhỏ mồ côi cha, mẹ họ Trần, được bảo bọc nơi nhà cậu. Đến 

lúc lớn, sư thông suốt sách vở thế gian. Năm 29 tuổi xuất gia, hiểu sâu xa 

yếu chỉ  nhà Thiền, sau trụ  trì chùa  Trường  Lô, đón  mẹ  về ở phòng phía 

Đông phương trượng,  khuyên  mẹ  niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ suốt bảy 

năm  trời.  Bà  mẹ  niệm  Phật  qua  đời.  Xem  sự  tích  này  trong  Tịnh  Độ 

Thánh  Hiền  Lục), chuyện  lạ  chôn  cha  của  ngài  Đạo  Phi (Đạo  Phi  thuộc 

hoàng tộc nhà Đường, người Trường An, mới vừa đầy năm, cha bỏ mình 

vì việc nước. Bảy tuổi xuất gia, đời loạn lạc, gạo thóc đắt đỏ, sư bèn cõng 

mẹ  vào  Hoa Sơn, tự  nhịn ăn, khất thực  nuôi  mẹ. Năm sau, sư đến chiến 

trường  Hoắc  Sơn,  thu  nhặt  xương  trắng,  chí  thành  tụng  niệm  kinh  chú, 

cầu  tìm  được  xương  cha.  Mấy  ngày  sau,  xương  cha  trồi  lên  giữa  đống 

xương,  hiện  ngay  trước  mặt  ngài  Đạo  Phi.  Ngài  bèn  bọc  lấy  xương  tàn, 

ôm về chôn cất. Xem trong Tống Cao Tăng Truyện). 

Bởi  thế  kinh  dạy:  “Công  đức  cúng  dường  cha  mẹ  bằng  với  công  đức 

 cúng  dường  Nhất  Sanh  Bổ  Xứ  Bồ  Tát”.  Cha  mẹ  còn  sống,  phải  khéo  léo 

khuyên  dụ  trì  trai,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương.  Cha  mẹ  mất  rồi,  dùng 

công đức đọc tụng, tu trì của chính mình, luôn chí thành hồi hướng cho cha 

mẹ  ngõ  hầu  cha  mẹ  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  ngũ  trược,  mãi  mãi  giã  biệt  sáu 

đường, chứng Vô Sanh Nhẫn, đạt đến địa vị Bất Thoái, độ thoát chúng sanh 

đến tận cùng đời vị lai, khiến mình lẫn người đều thành đạo Chánh Giác. Có 

vậy mới chẳng giống với sự đại hiếu thông thường của thế gian. 



* Xuất  gia  làm  Tăng phải  vì chuyên chí Phật thừa, lập bày cách duy trì 

đạo  pháp,  chứ  chẳng  phải  là  chỉ  có  thành  Tăng  thì  mới  có  thể  tu  trì  Phật 

pháp. 



---o0o--- 

7. Luận về báng Phật 

  

* Hễ ai đời trước quả thật có gieo căn lành, chẳng cần biết là vì học hỏi 

hay  vì cầu đạo, thì  đều có thể tạo thành  mầm  mống đại sự  xuất thế. Tham, 

sân, si, hoặc nghiệp phiền não, các thứ ác báo như tật bệnh liên miên đều là 

nhân  duyên  xuất  ly  sanh  tử  nhập  Phật  pháp,  miễn  sao  người  ấy  tự  có  thể 

phản tỉnh hay không. 

Nếu chẳng thể tự phản tỉnh, đừng kể chi hạng người tầm thường thấp 

thỏi  bị  thế  giáo  buộc  ràng,  ngay  cả  những  người  như  Hối  Am,  Dương 

Minh,  Tĩnh  Tiết,  Phóng  Ông  v.v...  dù  học  vấn,  trình  độ,  mức  tu  dưỡng 

đều kỳ đặc, trác  tuyệt,  rốt cục  vẫn chẳng thể triệt  ngộ tự tâm,  liễu thoát 

sanh tử. Cái học vấn, tu dưỡng, sự hiểu biết của họ có thể làm cơ sở cho 

vô  thượng  diệu  đạo,  nhưng  vì  chẳng  thể  tự  phản  tỉnh  nên  rốt  cuộc  lại 

thành chướng đạo. Đủ thấy nhập đạo thật khó, khó còn hơn lên trời nữa! 



* Phật thấy chúng sanh đều là Phật. Chúng sanh thấy Phật đều là chúng 

sanh. Do Phật thấy chúng sanh đều là Phật nên tùy thuận cơ nghi mà thuyết 

pháp,  mong họ tiêu trừ được vọng nghiệp, tự chứng được cái  mình vốn sẵn 

có.  Dù  hết  thảy  chúng  sanh  đều  chứng  được  Niết  Bàn  rốt  ráo,  Phật  trọn 

chẳng thấy  mình là người cứu độ, chúng sanh là người được độ bởi họ vốn 

dĩ là Phật. 

Do  chúng  sanh  thấy  Phật  là  chúng  sanh  nên  chín  mươi  lăm  phái  ngoại 

đạo ở Tây Thiên (Ấn Độ) cùng bọn nho sĩ câu nệ, rỗng tuếch xứ này không 

ai là chẳng dốc sạch tâm lực hủy báng đủ cách mong sao Phật pháp diệt sạch 

hoàn toàn chẳng còn tung tích gì thì lòng mới khoái. Nhưng mặt trời chói lọi 

giữa  hư không, toan dùng  hai tay che kín, càng khiến quang  minh của Phật 

pháp càng thêm tỏ rõ, càng bộc lộ cái nông cạn, hèn kém của chính mình mà 

thôi! 

Người có túc căn do nhân duyên báng Phật, bài Phật bèn lại được quy y 

Phật pháp,  làm  đệ tử Phật, thay  Phật  hoằng dương,  giáo  hóa. Người không 

túc căn sẽ vì nghiệp lực ấy vĩnh viễn đọa trong A Tỳ địa ngục. Đợi đến lúc 

nghiệp  báo  hết  rồi,  thiện  căn  được  nghe  danh  hiệu  Phật  trong  kiếp  xưa  sẽ 

phát hiện, nhờ đó mới được nhập Phật pháp, sẽ tạm gieo thiện căn. Đến khi 

nghiệp tận tình không, khôi phục lại cái mình vốn sẵn có mới thôi. 

Phật  ân  thật  là  rộng  lớn  sâu  xa  cùng  cực,  chẳng  thể  hình  dung  nổi! 

Một  câu  gieo  vào  tâm,  mãi  mãi  là  hạt  giống  đạo.  Ví  như  nghe  tiếng  cái 

trống  có  bôi  thuốc  độc,  xa  gần  đều  chết  tươi;  ăn  chút  kim  cang,  quyết 

định chẳng tiêu được. Tin được như vậy mới gọi là chánh tín. 



* Phật pháp không điều nào lớn lao chẳng bao gồm, không điều nhỏ nhặt 

nào  chẳng  nêu.  Ví  như  một  cơn  mưa  thấm  ướt  khắp  cả,  cây  cỏ  cùng  được 

tươi  tốt,  cái  đạo  “tu  thân,  tề  gia,  trị  quốc”  không  gì  là  chẳng  đủ.  Xưa  nay, 

văn  chương  chỉ  thịnh  một  thời,  nhưng  công  nghiệp  đồn  lan  vũ  trụ.  Phàm 

những  ai  chí  hiếu,  nhân  từ,  ngàn  đời  cùng  ngưỡng  mộ.  Con  người  mới  chỉ 

biết dõi theo vết tích, chưa biết tìm đến gốc. 

Nếu  khảo sát kỹ đến cội  nguồn, sẽ thấy tinh thần, chí  khí, tiết tháo của 

những  vị  ấy  đều  được  vun  bồi  bởi  việc  học  Phật.  Chẳng  cần  phải  nhắc  tới 

những  chuyện  khác,  ngay  như tâm  pháp  do  hàng  thánh  nhân  Tống  Nho  đề 

xướng ra cũng vẫn phải mượn Phật pháp làm khuôn mẫu, huống hồ là những 

chuyện khác! Bọn Tống Nho khí lượng hẹp hòi, muốn hậu thế nghĩ chính họ 

đã phát  minh ra tâm  pháp ấy, bèn thốt  lên những  lời  báng Phật,  hòng  khỏa 

lấp  cái  tội  mượn  trộm  Phật  pháp.  Từ  Tống  sang  Nguyên,  tới  Minh,  không 

đời nào chẳng vậy. 

Cứ thử tận tâm khảo sát, không ai  là chẳng được lợi  ích  nơi  Phật pháp. 

Họ  giảng  về  tịnh  tọa,  giảng  về  tham  cứu  cho  thấy  họ  có  dụng  công;  lâm 

chung  biết  trước  lúc  đi,  cười  nói  rồi  qua  đời  chính  là  những  điểm  biểu  lộ 

cuối cùng của họ. Những mẫu chuyện, những sự tích như vậy chép đầy trong 

các truyện ký Lý học, nào phải chỉ có một chuyện. Học Phật có phải là mối 

lo cho xã hội hay chăng? 



* Bản thể của Nho và Phật đương nhiên chẳng hai. Về mặt công phu của 

Nho và Phật, nếu chỉ bàn hời hợt sẽ thấy rất tương đồng, nếu bàn sâu sẽ thấy 

khác nhau như trời với đất. Vì sao như vậy? Nho lấy Thành (chân thành) làm 

gốc, Phật lấy Giác làm tông. 

Thành  chính  là  “minh  đức”  (cái  đức  sáng  tỏ),  do  Thành  khởi  Minh,  do 

Minh nên có Thành. Hễ Thành và Minh hợp nhất sẽ “minh minh đức” (làm 

sáng tỏ cái đức sáng ngời). Giác có Bổn Giác và Thỉ Giác. Do Bổn Giác mà 

Thỉ Giác phát khởi, dùng Thỉ Giác để chứng Bổn Giác. Thỉ và Bổn hợp nhất 

tức là thành Phật. Bổn Giác tức là Thành, Thỉ Giác là Minh. Nếu thuyết pháp 

như thế thì Nho và Phật trọn chẳng khác gì nhau. 

Các  hạ  bảo  mình  “học  Phật,  học  Khổng,  thấy  Lý  chẳng  ngoài  một 

chương sách Đại Học là điều quyết định chẳng còn ngờ vực gì nữa”; đấy 

chỉ là bàn luận một cách nông cạn. Nếu luận về mặt thứ lớp sâu cạn của 

công  phu  tu  chứng  thì  đại  để  tương  đồng,  nhưng  sở  chứng,  sở  đạt  bất 

đồng rất lớn. Nho chỉ có thể “minh  minh đức”, há có thể đoạn trọn Tam 

Hoặc,  đầy  đủ  cả  phước  lẫn  huệ  như Phật  chăng?  Há  có  thể  như  Bồ  Tát 

chứng Pháp Thân, phá một phần vô  minh, thấy một phần Phật Tánh hay 

chăng? Há có thể như Thanh Văn, Duyên Giác đoạn sạch Kiến Hoặc lẫn 

Tư Hoặc hay chăng? 

Điều  thứ ba,  dù  Thanh  Văn  chỉ  đoạn  được  Kiến  Tư  Hoặc  là  hạng  thấp 

kém  nhất,  nhưng  các  ngài  đã  đắc  lục  thông  tự  tại.  Bởi  thế,  ngài  Tử  Bách 

nói:  “Nếu  buông  vọng  tình  xuống  được  thì  dù  là  vách  núi  vẫn  có  thể  đi 

 xuyên  qua  được”.  Sơ  Quả  còn  phải  bảy  lượt  sanh  lên  trời,  bảy  lần  sanh 

xuống  nhân  gian,  nhưng  đạo  lực  của  các  ngài  đã  đạt  tới  mức  tùy  ý  chẳng 

phạm sát giới. Vì thế, các ngài đi đến đâu, loài trùng giạt ra cả. Do đó, mới 

nói:  “Sơ  Quả  cày  đất,  trùng  tránh  xa  bốn  tấc” ,  huống  hồ  là  Nhị,  Tam,  Tứ 

Quả ư! 

Hãy khoan nói tới những người học theo Nho Giáo cái đã, hãy bàn về 

thánh nhân thôi. Cố nhiên, đa phần thánh nhân là bậc đại quyền thị hiện. 

Không nói tới bổn địa của các ngài, nếu chỉ căn cứ trên mặt Tích, e rằng 

các ngài còn chưa thể đoạn sạch được Kiến Hoặc, Tư Hoặc như thế được, 

huống hồ là sánh với các vị Pháp Thân đại sĩ thuộc bốn mươi địa vị phá 

vô  minh,  chứng  pháp  tánh  ư?  Cho  dù  bảo  “minh  minh  đức”  tạm  ngang 

ngửa với “phá vô minh” đi nữa, phải nhớ rằng phá vô minh có bốn mươi 

mốt địa  vị, “minh  minh đức” có  ngang bằng được  với địa  vị đầu tiên  là 

Sơ  Trụ  hay  chăng?  Có  ngang  bằng  được  với  địa  vị  cuối  cùng  là  Đẳng 

Giác  hay  chăng?  Dù  “minh  minh  đức”  có  ngang  ngửa  với  địa  vị  Đẳng 

Giác  đi  nữa,  đối  với  minh  đức  vẫn  chưa  thể  minh  đến  cùng  cực  được! 

Phải đến khi phá được một phần vô minh mới đáng gọi là “Thành - Minh 

hợp nhất, Thỉ - Bổn vô nhị” vậy! 

Do lẽ đó, tôi nói: “Xét về Thể thì đồng, nhưng phát huy công phu chứng 

đạt chẳng đồng!” Người đời vừa nghe nói “đồng” bèn tưởng Nho Giáo bao 

gồm trọn Phật giáo, nghe nói “khác” bèn tưởng Phật giáo hoàn toàn khác với 

Nho  giáo.  Họ  chẳng  biết  đến  nguyên  ủy  “đồng  nhưng  bất  đồng,  bất  đồng 

nhưng  đồng”;  bởi  thế,  cứ  tranh  luận  tưng  bừng,  ai  nấy  lo  bảo  vệ  môn  đình 

của mình, ai nấy đều đánh mất tấm lòng trị thế độ nhân của Phật, Bồ Tát cả! 



* Kể từ khi đại pháp truyền vào Trung Quốc, đế vương các đời không ai 

chẳng  sùng  phụng  Phật  giáo;  chỉ  có  Tam  Võ  hủy  diệt  Phật  giáo,  nhưng 

người kế vị lại hưng thạnh Phật giáo. Ví như tiết Đông, đông cứng lại chắc 

nịch  để thành tựu  vẻ tươi tốt, sum suê cho tiết Xuân, tiết  Hạ. Mặt trời chói 

lọi giữa hư không, toan dùng hai tay che lấp; ngửa mặt khạc nhổ trời, chính 

mình bị giây bẩn. 

Tam Võ là Ngụy Thái Võ, Châu Võ Đế, Đường Võ Tông. Thoạt đầu họ 

đều  thâm  tín  Phật  pháp,  dốc  ý  tu  tập.  Ngụy  Thái  Võ  tin  lời  sàm  hoặc  của 

Hoắc  Hạo,  Châu  Võ  Đế  tin  lời  sàm  tấu  của  Vệ  Nguyên  Tung,  Đường  Võ 

Tông tin lời vu báng của Lý Đức Dụ và đạo sĩ Triệu Quy Chân. 

Hủy diệt Phật pháp chưa lâu la gì, cả người chủ xướng lẫn kẻ tán trợ đều 

mắc phải ương họa cùng cực. Ngụy Võ Đế phế Phật rồi, chưa đầy năm sáu 

năm,  Hoắc  Hạo  bị  diệt  tộc,  bản  thân  Ngụy  Võ  Đế  cũng  bị  ám  sát.  Con  lên 

nối ngôi lại ra sức phục hưng Phật giáo. 

Sau  khi  Châu  Võ  Đế  phế  Phật,  Nguyên  Tung  bị  biếm  truất  và  xử  tội 

chết, khoảng năm sáu năm sau, vua thân mắc ác tật, khắp mình lở loét, chết 

chưa đầy ba năm, Tùy Văn Đế lên ngôi lại phục hưng Phật giáo. 

Đường Võ Đế phế Phật rồi, chưa đầy một năm sau, Quy Chân bị tru lục, 

Đức  Dụ  chết  trên  đường  bỏ  trốn,  Võ  Tông  uống  kim  đan  của  đạo  sĩ  dâng, 

lưng nổi nhọt loét mà chết. Tuyên Tông lại phục hưng Phật giáo. 

Tống Huy Tông lúc đầu cũng thâm tín Phật pháp, sau nghe lời yêu vọng 

của  đạo  sĩ  Lâm  Linh  Tố,  bắt  đổi  tượng  Phật  thành  hình  tượng  Đạo  giáo, 

xưng Phật là Đại Giác Kim Tiên, gọi Tăng là “đức sĩ”, bắt Tăng mặc áo đạo 

sĩ,  mỗi  khi  làm  lễ  Tăng  phải  ngồi  phía  sau  đạo  sĩ.  Hạ  chiếu  chưa  lâu,  kinh 

thành bị lụt lớn khác gì hồ, biển. Vua tôi hoảng sợ, sai Linh Tố trị thủy, càng 

phù  phép  nước  càng  dâng  tràn.  Chợt  có  bậc  đại  thánh  Tăng  Già  xuất  hiện 

trong cung cấm, vua đốt hương van nài, Tăng Già chống tích trượng lên mặt 

thành, nước liền rút sạch. Vua liền hạ chiếu phục hồi quy chế Phật giáo như 

cũ. Chưa đầy sáu bảy năm sau, cha con cùng bị giặc Kim bắt đi. Người Kim 

phong  Huy Tông  làm  Hôn Đức  Hầu, Khâm  Tông  làm Trọng  Hôn  Hầu, cha 

con cùng chết tại thành Ngũ Quốc. 

Phật  là  đại  sư  ba  cõi,  cha  lành  cả  bốn  loài,  bậc  thánh  của  các  thánh,  là 

trời  trong  trời,  dạy  người  bỏ  vọng  về  chân,  nghịch  trần  hợp  giác,  dứt  trừ 

hoặc nghiệp huyễn vọng, khôi phục tâm tánh vốn sẵn có. Cảm ân, báo đức, 

hộ  trì  lưu  thông  Phật  pháp  còn  chưa  đủ,  huống  hồ  là  cậy  vào  thế  lực  nhất 

thời, đoạn diệt huệ nhãn của chúng sanh, cắt đứt con đường bằng phẳng của 

trời người, đào hố sâu địa ngục, ắt chuốc quả báo nhãn tiền, luân hồi muôn 

kiếp, để tiếng xấu cho đời, thật đúng là tấm gương đành rành vậy! 



*  Cái  rộng,  dày,  cao,  sáng  nhất  trong  thế  gian  không  gì  bằng  trời,  đất, 

nhật, nguyệt; nhưng mặt trời chính ngọ rồi phải xế bóng, trăng tròn rồi phải 

khuyết, bờ cao sụp thành hang, hang sâu đùn thành gò, biển xanh biến thành 

ruộng dâu, ruộng dâu biến thành biển xanh. 

Xưa  nay, bậc đạo cao đức trọng không ai  bằng  Khổng  Tử, vẫn bị tuyệt 

lương ở đất Trần, bị hãm nơi đất Khuông, chu du các nước, chẳng gặp được 

vua hiền; chỉ có một đứa con, tuổi vừa năm mươi đã chết mất, may còn một 

cháu để duy trì dòng dõi. Từ đấy tính xuống, Nhan Uyên đoản mạng, Nhiễm 

Bá Ngưu cũng đoản mạng, Tử Hạ bị mù, Tả Khâu Minh cũng bị mù, Khuất 

Nguyên trầm mình dưới sông (Khuất Nguyên tận trung bị gian thần sàm tấu. 

Về  sau  vì  Sở  Hoài  Vương  bị  vua  Tần  bắt  giữ,  ông  khôn  ngăn  phẫn  uất, 

nhưng  chẳng  làm  gì  được  bèn  tự  trầm  nơi  sông  Mịch  La  vào  ngày  mồng 

Năm tháng Năm), Tử Lộ bị bằm nát như tương (Tử Lộ làm quan ở nước Vệ. 

Vệ Khoái Công hồ đồ bị con giành ngôi, Tử Lộ tử nạn, bị địch quân bằm nát 

nhừ). 

Trời, đất, nhật, nguyệt còn chẳng thể thường hằng bất biến; đại thánh, 

đại hiền cũng chẳng thể chỉ gặp toàn thuận lợi chẳng có nghịch cảnh; chỉ 

những  ai  biết  vui  theo  mạng  trời,  dù  gặp  cảnh  ngộ  nào  cũng  đều  an  vui 

cả; thế nhưng mấy trăm ngàn năm sau, từ thiên tử cho đến thứ dân không 

ai  là  chẳng  kính  ngưỡng  những  vị  ấy.  Nếu  cứ  dựa  trên  tình  cảnh  khi  ấy 

mà luận, tựa hồ họ chẳng có phước báo gì; nhưng nếu dựa trên đạo hạnh 

lưu truyền hậu thế để luận, ai có phước hơn nổi những vị ấy chăng? 

Người sanh trong cõi đời ngàn tính vạn toán làm đủ mọi chuyện xét đến 

cùng cực chẳng qua chỉ để thân mình no ấm, con cháu quý hiển mà thôi! Thế 

nhưng, vải thô cũng che được thân, cần gì phải lượt, là, the, vóc; miệng dùng 

rau  dưa  cho  qua  bữa,  cần  gì  phải  cá,  thịt,  hải  sản?  Con  cháu  thì  hoặc  đọc 

sách, hoặc cấy cày, hoặc buôn bán để tự nuôi thân, cần gì phải giàu đến trăm 

vạn? 

Vả  những  kẻ  mưu  tính  sao  cho  con  cháu  được  giàu  sang  đến  vạn  đời, 

chắc không ai hơn được Tần Thủy Hoàng! Vua Tần thôn tính sáu nước, đốt 

sách, chôn Nho sĩ, thâu binh khí trong thiên hạ đúc thành chuông lớn, không 

điều nào chẳng nhằm mục đích khiến dân ngu yếu chẳng thể làm loạn được. 

Nào  ngờ  Trần  Thiệp  vừa  đứng  lên,  quần  hùng  đua  nhau  nổi  dậy.  Họ  Tần 

nhất  thống  sơn  hà  chưa  quá  mười  hai,  mười  ba  năm,  thân  đã  diệt,  nước  đã 

mất, con cháu bị tru lục hết sạch; khác nào cắt cỏ nhổ tận rễ, không còn chút 

gì nữa! Muốn cho con cháu được an lạc, hóa ra lại khiến chúng mau bị chết 

sạch hết cả. 

Tào Tháo làm Thừa Tướng thời Hán Hiến Đế, chuyên quyền, bất cứ điều 

gì hắn làm không ngoài  mục đích giảm thế lực của vua, tăng oai quyền cho 

mình, mong sau khi mình chết đi, con mình sẽ xưng đế. Vừa chết đi, Tào Phi 

liền  soán  ngôi,  thây  cha  chưa  liệm,  Phi  đã  chuyển  hết  các  phi  tần  của  cha 

sang cung mình. Tào Tháo chết đi, đọa mãi trong ác đạo hơn một ngàn bốn 

trăm năm. Đến đời vua Càn Long nhà Thanh, ở Tô Châu có kẻ mổ heo, thấy 

trên  gan  phổi  heo  có  hai  chữ  Tào  Tháo.  Có  kẻ  láng  giềng  trông  thấy,  sanh 

lòng hoảng sợ lớn, liền xuất gia, pháp danh là Phật An, nhất tâm niệm Phật 

liền  được  vãng  sanh  Tây  Phương.  Việc  này  có  ghi  trong  Tịnh  Độ  Thánh 

Hiền  Lục.  Tào  Tháo  phí  sạch  tâm  cơ  mưu  tính  cho  con  cháu.  Tuy  con  hắn 

được  làm  hoàng đế,  nhưng chỉ ở  ngôi được bốn  mươi  lăm  năm  liền bị diệt 

quốc. Hằng ngày lại còn phải đánh nhau với Đông Ngô và Tây Thục, có bao 

giờ được hưởng một ngày an vui đâu? 

Tiếp  đó,  hai  nhà  Tấn  (Tây  Tấn  và  Đông  Tấn),  Tống,  Tề,  Lương,  Trần, 

Tùy  và  các  nhà  Lương,  Đường,  Tấn,  Hán,  Châu  thời  Ngũ  Đại  đều  chẳng 

trường cửu, tựu trung nhà Đông Tấn tồn tại lâu dài nhất, nhưng chỉ được một 

trăm lẻ ba năm. Các triều khác thì hoặc là hai, ba năm, hoặc tám chín năm, 

mười năm, hai mươi năm, bốn mươi năm, năm mươi năm rồi liền diệt vong. 

Đây  mới chỉ kể  những triều đại chánh thống, còn  như những  kẻ chiếm càn 

lãnh thổ, ngụy xưng vương triều, số ấy nhiều lắm, tồn tại còn ngắn ngủi hơn 

nữa. 

Xét cái tâm thuở đầu của họ, không ai là chẳng muốn cho con cháu được 

an  lạc,  phú  quý,  tôn  vinh;  xét  đến  kết  quả  thực  sự:  lại  khiến  cho  con  cháu 

càng mau gặp phải kiếp nạn, bị tru lục, diệt môn tuyệt tộc. Dù quý như thiên 

tử  giàu  có  như  bốn  biển,  vẫn  chẳng  thể  giữ  cho  con  cháu  đời  đời  hưởng 

phước, huống chi kẻ phàm phu trơ trụi? Từ vô lượng kiếp đến nay, những ác 

nghiệp  đã  tạo  còn  dày  hơn  đại  địa,  sâu  hơn  biển  cả,  có  đảm  bảo  gia  đạo 

thường hưng thạnh, chỉ có phước không tai ương chăng? 

Phải  biết  rằng:  muôn  pháp  trong  thế  gian  thảy  đều  hư  giả,  trọn  chẳng 

chân thật, như mộng, như huyễn, như bọt nước, như bóng dáng, như sương 

móc, như ánh chớp, như bóng trăng in trong nước, như hoa đốm trên không, 

như  ánh  nước  dợn  lúc  trời  nóng,  như  thành  Càn  Thát  Bà (Càn  Thát  Bà  là 

tiếng  Phạn,  Hán  dịch  là  Tầm  Hương,  là  nhạc  thần  của  Thiên  Đế.  Thành  trì 

của họ huyễn hiện chẳng thật, như ta thường nói “thẩn lâu hải thị” 49 vậy!). 

Chỉ  có  mỗi  một  niệm  tâm  tánh  của  chính  mình  hằng  cổ  hằng  kim 

(xưa nay luôn thường hằng), chẳng biến, chẳng hoại, tuy chẳng biến hoại 

nhưng thường tùy duyên. Do ngộ tịnh duyên liền thành Thanh Văn, thành 

Duyên Giác, thành Bồ Tát, thành Phật. Do công đức sâu hay cạn mà quả 

vị  cao  hay  thấp.  Do  mê  nhiễm  duyên  thì  sanh  lên  trời,  sanh  trong  nhân 

gian,  đọa  vào  Tu  La,  đọa  súc  sanh,  đọa  ngạ  quỷ,  đọa  địa  ngục.  Do  tội 

phước  nặng  hay  nhẹ  mà  có  khổ  hay  vui,  [thời  gian  thọ  quả]  có  dài  hay 

ngắn. Nếu là kẻ chẳng biết Phật pháp, chẳng biết làm cách nào được! 

Ông đã sùng tín Phật pháp, sao chẳng do nghịch cảnh ấy nhìn thấu tướng 

trạng thế gian, bỏ mê nhiễm duyên, theo ngộ tịnh duyên, nhất tâm niệm Phật 

cầu  sanh  Tây  Phương.  Nhờ  đó,  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  luân  hồi  lục  đạo,  cao 

đăng  quả  vị  Tứ  Thánh,  há  chẳng  phải  là  nhờ  cái  họa  nhỏ  này  mà  thường 

hưởng phước lớn ư? 



* Phật ân thật là rộng lớn, trọn khắp, chẳng có cùng tận. Vì sao nói thế? 

Do  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  có  thể  thành  Phật,  nhưng  vì 

mê chẳng ngộ, đến nỗi lại đem sức công đức Phật tánh ấy dùng lầm vào sáu 

trần cảnh, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, do Hoặc tạo nghiệp, do 

nghiệp  thọ  báo,  trải  kiếp  dài  lâu  luân  hồi  lục  đạo,  trọn  chẳng  có  ngày  ra. 

Trong những kiếp xưa, Phật đã biết rõ điều này, bèn phát đại nguyện muốn 

cho hết thảy chúng sanh trong khắp các pháp giới tận cõi hư không cùng ngộ 

được  Phật  tánh  sẵn  có,  cùng  thoát  luân  hồi  sanh  tử,  cùng  thành  đạo  Vô 

Thượng Chánh Giác, cùng nhập Vô Dư Niết Bàn. 

Từ đấy, vì chúng sanh trong khắp pháp  giới Ngài trải kiếp dài  lâu hành 

đạo Bồ  Tát, không  việc  gì có  lợi  ích  mà  Phật chẳng đề cao, tu trọn  lục độ, 

chẳng chấp trước một pháp nào, hành hạnh khó làm, nhẫn được chuyện khó 

nhẫn. Phật bố thí  quốc thành,  vợ, con, đầu,  mắt, tủy,  não... không  tiếc  nuối 

gì.  Vì  thế,  kinh  Pháp  Hoa  nói:  “Ta  thấy  đức  Thích  Ca  Như  Lai  trong  vô 

 lượng  kiếp,  hành  hạnh  khó,  hạnh  khổ,  tích  công  chứa  đức  cầu  Bồ  Tát  đạo 

 chưa từng dừng nghỉ. Xem khắp tam thiên đại thiên thế giới, thậm chí chẳng 

 có chỗ nào nhỏ bằng hạt cải mà chẳng phải là chỗ Bồ Tát xả thân mạng vì 

 chúng sanh cả! Sau đấy mới được thành Bồ Đề đạo”.  

   Chỉ  một  hạnh bố thí dù thọ cả kiếp còn chẳng thể  nói  hết, huống  hồ  là 

các hạnh khác như Trì Giới, Nhẫn Nhục, Tinh Tấn, Thiền Định, Trí Huệ và 

Tứ  Nhiếp,  vạn  hạnh  ư?  Mãi  cho  đến  khi  Hoặc  nghiệp  hết  sạch,  phước  huệ 

viên  mãn,  triệt  chứng  tự tâm,  thành  đạo  Vô  Thượng,  Phật  bèn  vì  khắp  các 

chúng  sanh  giảng  pháp  mình  đã  chứng,  chỉ  vì  để  ai  nấy  đều  chứng  được 

pháp Ngài đã chứng. Thế nhưng thượng căn ít ỏi, trung căn, hạ căn lại nhiều; 

cho nên Phật lại tùy cơ lập giáo, khiến ai nấy tùy phận được lợi. 

Đến  khi  việc  một  đời  đã  xong,  Phật  bèn  nhập  Niết  Bàn,  nhưng  vẫn 

chẳng  bỏ  tấm  lòng  đại  bi,  lại  thị  hiện  thành  Chánh  Giác  trong  thế  giới 

khác để tiếp tục tế độ. Phật thị hiện sanh trong cõi này hay cõi khác như 

thế, chẳng thể dùng toán số, thí dụ để tính được nổi. Ví như vầng mặt trời 

chói lọi vì chiếu thế gian nên mọc lặn chẳng ngừng, cũng như người đưa 

thuyền vì đưa người qua sông nên qua lại chẳng ngừng! 



* Phật nghĩ thương xót chúng sanh từ vô thỉ trước đến tận vị lai sau, trên 

đến bậc Đẳng Giác Bồ Tát, dưới đến lục đạo phàm phu, không một ai chẳng 

thuộc trong vòng đại bi thệ nguyện của Ngài. Ví như hư không bao trùm hết 

thảy,  từ  sâm  la  vạn  tượng  cho  đến  trời  đất  đều  bị  hư  không  bao  trùm  cả. 

Cũng lại như ánh sáng  mặt trời chiếu khắp muôn phương, dù kẻ sanh manh 

trọn đời chẳng thấy được ánh sáng vẫn được ánh mặt trời soi tới, được sống 

đúng nghĩa con người. Nếu như không có ánh mặt trời chiếu thấu, sẽ chẳng 

có duyên sanh sống được; [như vậy thì] nào có phải là cứ phải đích thân thấy 

được ánh sáng thì mới được thọ ân ư? 

Kẻ  thế trí biện thông đem cái  hiểu biết câu  nệ, rỗng tuếch của  mình  để 

chê bai, phản bác Phật  pháp, bảo  là: “Phật pháp  làm  hại thánh đạo, dối  đời 

lừa  người”,  trọn  chẳng  khác  gì  kẻ  sanh  manh  chửi  mặt  trời,  bảo  mặt  trời 

chẳng có quang minh! Hết thảy ngoại đạo đều lấy trộm nghĩa lý trong kinh 

Phật rồi làm như chính đạo mình có giáo nghĩa ấy; có kẻ còn trộm danh Phật 

pháp để  hành tà pháp. Do đó ta biết rằng  Phật pháp chính đạo  gốc của  mọi 

pháp thế gian, xuất thế gian. Ví như biển cả chảy ngầm dưới mặt đất, những 

chỗ  đầy  ắp  nước,  chảy  thành  dòng  thì  là  vạn  con  sông,  nhưng  không  con 

sông nào lại chẳng đổ vào biển cả. 

Những kẻ báng Phật kia phải đâu  là báng  Phật,  mà  là báng chính  mình 

đó. Bởi vì một niệm tâm tánh của họ toàn thể là Phật. Từ đầu Phật đã dùng 

bao  cách  thuyết  pháp,  giáo  hóa  như thế  những  mong  họ  bỏ  mê  về  chân,  tự 

chứng  Phật  tánh  chính  mình  sẵn  có  mới  thôi.  Do  Phật  tánh  đáng  tôn  trọng 

nhất, đáng yêu tiếc nhất, nên Phật chẳng hề tiếc công như vậy, dù họ chẳng 

tin nhận, Phật cũng chẳng  nỡ buông bỏ. Nếu  như chúng sanh chẳng sẵn có 

Phật tánh, chẳng kham làm Phật, nhưng Phật cứ uổng công bày cách như thế 

thì  Phật  chính  là  kẻ  si  dại  bậc  nhất  trong  thế  gian,  mà  cũng  là  kẻ  đại  vọng 

ngữ bậc nhất trong thế gian, lẽ nào tám bộ trời rồng, tam thừa thánh hiền lại 

cùng chịu hộ vệ, y chỉ Phật ư? 



*  Phật  xem  hết  thảy chúng sanh  giống  như con  một, yêu  thương  không 

thiên vị ai, luôn muốn cho chúng sanh được độ thoát, vì hết thảy chúng sanh 

đều  có  Phật  tánh,  đều  kham  làm  Phật.  Bởi  thế,  dù  là  hạng  Nhất  Xiển  Đề 

tuyệt chẳng có tín tâm, Phật không hề có một niệm buông bỏ. Nếu đúng cơ 

duyên, họ sẽ tự sanh lòng tin, quy y, y giáo tu trì ngõ hầu đoạn Hoặc chứng 

Chân, liễu sanh thoát tử. 

Kinh Lăng Nghiêm nói:  “Mười phương Như Lai thương xót chúng sanh 

 như mẹ nhớ con. Nếu con bỏ trốn, mẹ dù nhớ cũng chẳng làm gì được! Nếu 

 con nhớ mẹ như mẹ nhớ con, từ đời này sang đời khác mẹ con chẳng hề xa 

 nhau. Nếu tâm chúng sanh nhớ Phật, niệm Phật thì trong hiện tại hoặc trong 

 tương lai nhất định thấy Phật, cách Phật chẳng xa như người nhiễm hương, 

 thân có mùi thơm”.  

Kinh  Pháp  Hoa  dạy:  “Nếu  có  vô  lượng  trăm  ngàn  vạn  ức  chúng  sanh 

 chịu các khổ não, nghe đến Bồ Tát Quán Thế Âm này, nhất tâm xưng danh 

 thì  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  lập  tức  xem  xét  âm  thanh  ấy,  khiến  họ  đều 

 được giải thoát” . 

Kinh còn chép:  “Vị Quán Thế Âm Bồ Tát này hay ban cho sự không sợ 

 hãi  cho  những  chỗ  hoảng  sợ,  nạn  gấp  nên  thế  giới  Sa  Bà  này  đặt  tên  cho 

 Ngài là Thí Vô Úy”.  

Ấy  là  vì  xét  về  thể  thì  tâm  của  chúng  sanh  và  tâm  của  Phật,  Bồ  Tát 

chẳng khác gì nhau, chỉ vì chúng sanh mê muội, trái giác theo trần, đến nỗi 

đây kia ngăn cách, chẳng được chở che. Nếu như trái trần xuôi giác, một dạ 

xưng danh, sẽ tự nhiên cảm ứng đạo giao, Phật, Bồ Tát rủ lòng từ gia bị, dù 

gặp hiểm nạn cũng thành yên vui! 



* Điều trọng yếu trong việc học đạo là đối trị tập khí. Thường có kẻ học 

vấn càng sâu, tập khí càng thạnh. Ấy là vì coi học đạo giống như học nghề, 

cho nên càng học nhiều, càng nghịch đạo. Đó chính là cội nguồn khiến cho 

cả Nho lẫn Thích trong nước ta cùng suy cả! 



---o0o--- 

8. Luận về đạo thầy trò 



* Những mối quan hệ lớn (ngũ luân) trong đời người tính ra chỉ có năm, 

tức là vua - tôi, cha - con, anh - em, vợ - chồng, bạn bè. Cha sanh, thầy dạy, 

vua nuôi, ba mối quan hệ này tương đương nhau, sao trong Ngũ Luân chẳng 

kể đến thầy; chẳng biết rằng thầy có đức tánh giáo huấn ta thành người nên 

thầy cũng như cha. Kế đến, có công khuyên dụ, khen thưởng, khuyến khích 

để ta được thành tài nên thầy cũng như anh. Vì thế, Mạnh Tử nói:  “Thầy là 

 cha  anh” .  Tiếp  đó,  thầy  khiến  ta  mở  mang,  đôi  bên  cùng  được  lợi  ích  như 

hai  vầng  trăng  chiếu  lẫn  nhau,  hai  tay  vịn  vào  nhau  nên  thầy  cũng  như 

bạn (Trong  chữ  Bằng  Hữu,  Bằng  gồm  hai  chữ  Nguyệt  ghép  lại;  chữ  Hữu 

giống  như hai tay  vịn  vào  nhau). Bởi thế nhà Phật  hay  nói: “Tầm sư phỏng 

hữu” (tìm thầy kiếm bạn). 



---o0o--- 

9. Luận về Giới Luật 



*  Pháp  môn  dù  nhiều,  nhưng  tất  cả  gồm  trọn  chẳng  sót  trong  ba  môn 

Giới  -  Định  -  Huệ.  Vì  thế  kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “Nhiếp  tâm  là  Giới,  do 

 Giới sanh Định, do Định phát Huệ. Do vậy gọi là Tam Vô Lậu Học”.  Nhưng 

trong  ba  môn  này,  chỉ  có  Giới  là  trọng  yếu  nhất.  Bởi  lẽ,  trì  giới  chính  là 

chẳng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện. Hạnh ấy gần với Phật, tâm 

ấy chẳng đến nỗi trái nghịch với Phật. 

Vì  thế,  trong  kinh  Phạm  Võng,  đức  Như  Lai  vì  chúng  sanh  nói  lời  bảo 

chứng rằng: “Ta là Phật đã thành, các ông là Phật chưa thành. Nếu tin được 

 như  vậy  thì  giới  phẩm  đã  đầy  đủ”.  Ngài  còn  nói:  “Chúng  sanh  nhận  lãnh 

 giới của Phật là nhập vào địa vị Phật; địa vị đã giống như Đại Giác rồi, thật 

 sự là các con của Phật”.  Vì  vậy,  một pháp Trì Giới chính  là đạo trọng  yếu 

đệ nhất để siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử vậy. 



*  Chữ  Luật chẳng chỉ riêng  những  hành  vi thô phù  mà  thôi;  nếu chẳng 

chú trọng lòng kính, giữ gìn lòng thành thì vẫn là phạm luật. Nhân quả là cốt 

tủy  của  Luật.  Ai  chẳng  biết  nhân  quả  và  khinh  mạn  nhân  quả  đều  là  phạm 

luật.  Người  niệm  Phật  khởi  tâm  động  niệm  thường  phù  hợp  với  Phật  thì 

Luật, Giáo, Thiền, Tịnh đều cùng thực hành cả. 



---o0o--- 



10. Luận về kinh điển 



*  Nếu  ai  thiên  tư  thông  minh,  mẫn  tiệp  thì  nghiên  cứu  tánh  tướng  các 

tông  chẳng  trở  ngại  gì,  nhưng  phải  lấy  pháp  môn  Tịnh  Độ  làm  chỗ  nương 

tựa, quay về,  mới khỏi đến nỗi có nhân không quả, khỏi lâm vào cảnh biến 

diệu pháp liễu sanh thoát tử thành lời lẽ bàn suông cửa miệng, không cách gì 

được lợi ích thật sự! Phải nên chú trọng lòng kính, gìn giữ lòng thành, xem 

kinh  tượng  như đức  Phật  sống,  chẳng  dám  khinh  nhờn  chút  nào,  mới  hòng 

do lòng thành của chính mình lớn nhỏ thế nào mà sẽ đạt được các lợi ích sâu 

hay cạn. 

Những  người  căn  cơ  chậm  lụt,  chỉ  nên  chuyên  nghiên  cứu  pháp  môn 

Tịnh Độ, nếu thật sự tin đến nơi, giữ thật vững, sẽ quyết định liễu sanh thoát 

tử  ngay  trong  đời  này,  siêu  phàm  nhập  thánh,  so  với  những  kẻ  thông  hiểu 

kinh  luận sâu  xa  nhưng chẳng thực  hành pháp  môn  Tịnh Độ kia, sự  lợi  hại 

khác xa hệt như trời với đất vậy! 

Đối với những kẻ vừa nói trên, chẳng cần biết tư cách như thế nào, trước 

hết cứ cho dùng  liều thuốc  một vị  này thì  bất luận  là tà chấp, kiến giải  lầm 

lạc, ngã mạn, phóng túng đến đâu, đề cao thánh cảnh nhưng tự mình đành ở 

địa  vị  kém  cỏi...  đều  do  thuốc  A  Già  Đà  một  vị  trị  chung  vạn  bệnh  này, 

không một ai là chẳng dứt khoát lành bệnh cả! 



* Phật pháp uyên thâm, kẻ đại thông minh dù tận hết tâm lực bình sanh 

vẫn còn có chỗ chưa thể  nghiên cứu tường  tận được. Nhưng Phật pháp  tùy 

cơ lập giáo; nếu muốn hưởng lợi ích thật sự thì hãy nghiên cứu, tu trì pháp 

môn đặc biệt, siêu  việt,  lạ  lùng  là Tịnh Độ; đây thật sự là con  đường trọng 

yếu tốn ít tâm lực vậy. 



*  Việc  giảo  đính  kinh  điển  chẳng  phải  là  chuyện  dễ  dàng,  chỉ  sợ  thầy 

chẳng rảnh rỗi đến thế. Nếu  ủy nhiệm  người khác  làm, kẻ đó phải  là người 

kiến  thức  lỗi  lạc,  thập  phần  tỉ  mỉ,  xét  suy  kỹ  càng  đôi  ba  lượt,  tra  cứu  kỹ 

lưỡng  mới có thể đính chánh  những chỗ chép  lầm, trừ sạch  những điểm dở 

tệ khiến thiên chân được tỏ bày triệt để. Nếu không, sao chẳng cứ theo đúng 

dạng vẽ hồ lô50  may ra chẳng đánh mất sự chân xác sẵn có! 




* Một bộ kinh Hoa Nghiêm là vua của Tam Tạng, phẩm cuối cùng quy 

kết,  đặt  nặng  nguyện  vương.  Nên  tôn  trọng  kinh  Hoa  Nghiêm,  nhưng  chớ 

xem  thường  các  kinh  khác  vì  các  kinh  Đại  Thừa  đều  lấy  Thật  Tướng  làm 

bản thể. 

Hoa  Nghiêm  vĩ  đại  vì  là  đại  pháp  xứng  tánh  cực  đàm  vượt  ngoài  các 

giới, chẳng thâu nhiếp các pháp Nhị Thừa. Điểm huyền diệu của kinh Pháp 

Hoa  là  “hội  tam  quy  nhất”  (gộp  ba  thừa  về  một  thừa),  “khai  Quyền  hiển 

Thật, khai Tích hiển Bổn”. Tông Thiên Thai cho rằng: “Pháp Hoa thuần viên 

độc  diệu51  ,  Hoa  Nghiêm  vẫn  còn  nói  kèm  Quyền  pháp” (chữ  Quyền  pháp 

chỉ  các  địa  vị  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng 

Giác). 

Nhưng trong hội Pháp Hoa, Phật khen ngợi Pháp Hoa là vua của các 

kinh,  trong  hội  Hoa  Nghiêm  Phật  cũng  khen  như  thế.  Lẽ  nào  kẻ  hoằng 

kinh  đời  sau  cứ  nhất  định  phải  căn  cứ  vào  năm  bộ  lớn52    để  phân  định 

kinh  này  cao,  kinh  kia  thấp,  chẳng  chấp  nhận  kinh  nào  cũng  có  những 

điểm riêng đáng khen ngợi hay sao? Kẻ tu Thiền ca tụng Thiền, người tu 

Tịnh  Độ  tán  dương  Tịnh  Độ;  nếu  không  sẽ  chẳng  thể  khiến  người  khác 

sanh chánh tín, khiến người khác kính ngưỡng. 

Chỉ nên khéo hiểu ý nghĩa mỗi kinh, đừng vướng vào từ ngữ mà lạc mất 

ý nghĩa. Mạnh Tử xưng tụng Khổng Tử là bậc thánh chưa từng có trong loài 

người.  Khổng  Tử  thấy  vua  Nghiêu  trong  canh,  thấy  vua  Thuấn  nơi  tường, 

thấy Châu Công trong mộng. Lòng mong mỏi, hâm mộ ba vị thánh của Ngài 

sao mà chí thành đến mức cùng cực như thế ấy! 



* Tổ Thiện Đạo dạy người nhất tâm trì danh, đừng tu tạp nghiệp là vì sợ 

kẻ trung căn,  hạ căn  do tạp  nghiệp tâm sẽ khó quy  nhất, cho  nên Ngài dạy 

chuyên  tu.  Tổ  Vĩnh  Minh  dạy  người  “muôn  điều  thiện  cùng  tu”  và  “hồi 

hướng  Tịnh  Độ”  là  vì  sợ  hành  nhân  thượng  căn  thiên  chấp,  đến  nỗi  phước 

huệ  chẳng  thể  xứng  tánh  viên  mãn,  cho  nên  ngài  dạy  “viên  tu”  (tu  trọn 

khắp). 



* Kinh rách nát chẳng thể tu bổ được nữa nếu đốt đi cũng không có lỗi 

gì.  Nhưng  nếu  thấy  còn  có  thể  tu  bổ  được  thì  đừng  nên  đốt  đi.  Nếu  chẳng 

biết lẽ biến thông, cứ một mực chẳng dám thiêu, thì kinh ấy rốt cuộc chẳng 

thể  xem được, cũng chẳng thể cất  giữ  như kinh còn tốt,  lại trở thành khinh 

nhờn. Cái lỗi khinh nhờn ấy gây hại cho người lắm, há chẳng nên biết đến lẽ 

quyền biến hay sao? 



*  Trong  các  thứ  thuốc  đối  chứng  trị  bệnh  cho  người  hiện  tại,  nhân 

quả là vị thuốc bậc nhất, pháp Tịnh Độ là pháp nên tu bậc nhất. Bất luận 

căn tánh nào, chẳng thể không trước tiên tìm tòi học hỏi pháp nhân quả, 

pháp Tịnh Độ. 

Còn  về  giáo  tướng,  phải  chọn  lựa  người  mà  giảng  giải,  bởi  những 

người  học ai  nấy  đều có  những điều phải  học  riêng, Phật  học chỉ  là  học 

kèm theo mà thôi. Nếu là kẻ căn cơ nông cạn, ắt sẽ chuyên chú vào Giáo 

tướng, quăng Tịnh Độ ra sau ót, đến nỗi rốt cuộc thành hữu nhân vô quả, 

cho nên chớ giảng dạy chẳng xứng với căn cơ. 

Nay  trong  số  những  người  tôn  sùng  Tướng  tông  cũng  có  tệ  nạn  ấy. 

Người đề xướng [học Tướng tông] chẳng thật sự vì liễu sanh thoát tử, mà 

chỉ  nhằm  thông  hiểu  pháp  tướng  để  có  thể  giảng  nói  mà  thôi.  Nếu  như 

những kẻ đó hiểu “dùng tự lực để liễu sanh tử’ là chuyện khó, ắt sẽ chẳng 

chuyên  chú  vào  việc  đó  (tức  là  chỉ  lo  học  cho  hiểu  Tướng  tông)  rồi  bỏ 

qua pháp Tịnh Độ không thèm hỏi tới, hoặc còn chê bai là pháp nông cạn 

nữa. Những kẻ ấy đều thuộc loại ham cao chuộng trội, nhưng chẳng biết 

thế nào là cao trội cả. Nếu thật sự biết, dù có bị giết cũng chẳng chịu bỏ 

qua pháp môn Tịnh Độ, cứ cực lực tu hành. Học đạo thật là khó lắm vậy! 



* Chúng sanh căn khí bất nhất; Như Lai từ bi vô lượng. Nếu ai thật sự 

chân thật, chí thành, cung kính niệm Phật thì đến lúc lâm chung, tự sẽ có 

những chuyện chẳng  mong  mỏi  mà tự nhiên đạt được. Những  lời  lẽ của 

ngài Tử Bách, ngài Hám Sơn rất là thân thiết, nhưng hai vị đều là bậc tri 

thức trong  Tông  môn,  nếu [đem  những  lời đó] nói  với  những  người thật 

sự có lòng tin chân thành, nguyện thiết tha thì sẽ có ích. Nhưng  nếu nói 

với người chỉ có chút thiện căn, chưa thể chuyên tu thì họ sẽ nghĩ chuyện 

sanh  Tây  vượt quá khả  năng của  họ; từ đó  họ sẽ đánh trống  lùi.  Thuyết 

pháp chẳng phù hợp căn cơ sẽ thành lời nói suông, đúng là như vậy đó. 



*  Pháp  môn  Niệm  Phật  lấy  ba  pháp  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  làm  tông, 

lấy Bồ Đề tâm làm căn bản, lấy “tâm này làm Phật, tâm này là Phật” làm 

thật nghĩa “nhân thấu biển quả, quả tột nguồn nhân”, lấy “nhiếp trọn sáu 

căn, tịnh niệm tiếp nối” làm công phu tối thiết yếu để hạ thủ. Lấy đó mà 

hành,  và  nếu  tứ  hoằng  thệ  nguyện  lại  chẳng  lìa  tâm,  thì  tâm  sẽ  hợp  với 

Phật, tâm hợp với đạo, ngay trong đời này dự vào dòng thánh, lâm chung 

lên ngay thượng phẩm, chẳng uổng cái đời này vậy! 

---o0o--- 

11. Luận về Trung Ấm  

* Trung  Ấm  tức  là  thần  thức,  chẳng  phải  là  thần  thức  biến  thành 

Trung  Ấm,  thế  tục  gọi  là  “linh  hồn”.  Những  thuyết  “Trung  Ấm  cứ  bảy 

ngày  lại  một  lần sống chết,  bốn  mươi chín  ngày ắt sẽ đầu thai”... chẳng 

nên chấp  nê. Trung  Ấm có sống chết  là do vô  minh trong tâm biến  hiện 

tướng sanh diệt, đừng  ngây  ngô tưởng Trung  Ấm  [thật sự] có sống chết 

như  người  trong  thế  gian.  Trung  Ấm  thọ  sanh,  nhanh  thì  như  trong 

khoảng khảy  ngón  tay  liền  vào tam đồ, lục đạo; chậm thì đến bốn  mươi 

chín ngày hoặc lâu hơn bốn mươi chín ngày v.v... 

Người  mới chết  mà có thể khiến người quen biết trông thấy vào ban 

ngày  hay  ban đêm,  tiếp  xúc  với  hoặc trò chuyện  với  người  đó thì chẳng 

riêng  gì Trung  Ấm  mới  làm được như vậy, ngay cả những  người đã thọ 

sanh trong đường thiện hay ác vẫn có thể vì người quen thuộc, thân thích 

khi trước mà hiện hình một phen. Đây tuy là do ý niệm của người đó biến 

hiện,  nhưng chủ  yếu  là do  những thần  thánh trong  thế  gian  hỗ trợ  nhằm 

bóng gió chỉ bày: con người chết đi, thần minh (thần thức) chẳng diệt và 

quả báo thiện ác chẳng phải là hư huyễn vậy! 

Nếu không, người dương gian chẳng biết đến việc cõi âm, mù quáng 

cho rằng người chết đi thân xác đã mục nát thì thần thức cũng phải phiêu 

tán, rồi bao người phụ họa theo khiến cho người trong khắp thế gian cùng 

bị hãm trong hầm sâu tà kiến “chẳng có nhân quả, chẳng có đời sau, hậu 

thế”,  sẽ  thấy  người  lành  cũng  chẳng  tự  nỗ  lực  tu  đức,  kẻ  ác  càng  muốn 

cùng hung cực ác tạo nghiệp. Dù có lời Phật dạy mà vẫn không có cách 

nào để chứng minh thì ai chịu tin nhận đây? 

Những  chuyện  hiện  hình  hiện  bóng  ấy  đủ  chứng  tỏ  lời  Phật  chẳng 

dối,  quả  báo  phân  minh,  chẳng  những  người  lành  càng  hướng  tới  điều 

lành,  ngay cả kẻ ác cũng bị  những  tình  lý  ấy khuất phục, chẳng đến  nỗi 

mười  phần  quyết  liệt.  Thiên  địa,  quỷ  thần  muốn  cho  con  người  hiểu  rõ 

việc ấy nên mới có những chuyện người đã chết hiện thân trong cõi đời, 

người  dương  gian  xử  án  cõi  âm  v.v...  Đấy  đều  là  vì  muốn  hỗ  trợ  Phật 

pháp, giúp sức phô diễn trị đạo. Lý này rất vi tế, nhưng quan hệ rất lớn. 

Những  chuyện  như  vậy  xưa  nay  chép  trong  sách  vở  rất  nhiều,  nhưng 

chưa hề nói rõ nguồn gốc của sự biến hiện đó cũng như những lợi ích liên 

quan. 

*  Trung  Ấm  tuy  lìa  thân  xác,  nhưng  vẫn  có  tình  kiến  về  thân  xác 

giống như khi chưa chết. Đã có tình kiến về thân xác, đương nhiên [nảy 

sanh  ý  niệm]  phải  có  cơm  áo  để  sử  dụng.  Do  phàm  phu  nghiệp  chướng 

quá nặng, chẳng biết Ngũ Uẩn vốn là không, nên [người trong trạng thái 

Trung  Ấm]  chẳng  khác  gì  với  người  sống.  Nếu  là  bậc  đủ  đại  trí  huệ  sẽ 

nhằm  ngay  lúc trút bỏ xác thân không còn phải  nương tựa nữa, liền biết 

Ngũ  Uẩn  là  không  nên  các  khổ  tiêu  diệt,  nhất  chân  hiển  hiện,  vạn  đức 

phô bày trọn vẹn. 

Tuy cảnh giới [người sống và kẻ chết] bất tất phải nhất định giống hệt 

nhau, nhưng nào trở ngại gì đến việc tùy tình kiến  mỗi người mà có các 

thứ  cần  dùng.  Ví  như  khi  đốt  quần  áo  giấy,  người  còn  sống  chỉ  giữ  ý 

tưởng gởi áo cho người chết, còn quần áo lớn, nhỏ, ngắn, dài làm sao vừa 

vặn thích hợp cho được. Nhưng do tình kiến của người sống lẫn tình kiến 

của người chết, quần áo sẽ vừa vặn cả. Điều này giúp ta thấy được nghĩa 

lý lớn lao “hết thảy các pháp tùy tâm chuyển biến”... 

---o0o--- 

12. Luận về bốn cõi Tịnh Độ  

* Hai cõi Phàm Thánh Đồng Cư và Phương Tiện Hữu Dư là ước theo 

phàm phu đới nghiệp vãng sanh và tiểu thánh Nhị Thừa đã đoạn Kiến Tư 

Hoặc  mà  lập,  chứ chẳng  thể  ước  theo  Phật  mà  luận.  Nếu  ước  theo  Phật 

mà nói thì chẳng những toàn thể bốn cõi Tịnh Độ đều là Tịch Quang, mà 

ngay cả đời ác ngũ trược, tam đồ ác đạo, không sự gì Phật chẳng thấy là 

Tịch Quang. Vì thế nói:  “Tỳ Lô Giá Na ở khắp mọi nơi. Chỗ đức Phật ở 

 gọi là Thường Tịch Quang”.  

“Khắp mọi nơi là Thường Tịch Quang” thì chỉ bậc đã chứng ngộ viên 

mãn  Pháp  Thân  Tỳ  Lô  Giá  Na  quang  minh  chiếu  khắp  mới  thọ  dụng 

được  thôi,  còn  mọi  người  khác  đều  mới  chỉ  chứng  được  vài  phần.  Từ 

Thập Tín trở xuống cho đến phàm phu, về Lý thì có Thường Tịch Quang 

Tịnh  Độ,  nhưng  về  Sự thì  chẳng  có.  Nếu  muốn  hiểu  rõ  hãy  nghiên  cứu 

phần  luận  về  bốn  cõi  Tịnh  Độ  trong  sách  Di  Đà  Yếu  Giải;  sách  Phạm 

Võng  Huyền Nghĩa cũng  giảng đầy  nghĩa  này (Tỳ  Lô Giá Na,  Hán dịch 

là Quang Minh  Biến Chiếu,  hoặc  Biến Nhất Thiết Xứ, chính  là cực quả 

rốt ráo của chư Phật, là hiệu chung của những vị đã chứng viên mãn pháp 

thân thanh tịnh. Viên Mãn Báo Thân Lô Xá Na cũng thế. Như Thích Ca, 

Di  Đà,  Dược  Sư,  A  Súc  Bệ  v.v...  chỉ  là  những  danh  hiệu  riêng  của  các 

hóa thân Phật mà thôi. Chữ Lô Xá Na, Hán dịch là Tịnh Mãn, do hết sạch 

Hoặc nghiệp, viên mãn trọn vẹn phước huệ nên ước theo quả báo do Trí 

Đức và Đoạn Đức cảm thành mà gọi như vậy). 

Lại  phải  biết  rằng  Thật  Báo,  Tịch  Quang  vốn  là  một  cõi.  Ước  theo 

quả  cảm  bởi  xứng  tánh  thì  gọi  là  Thật  Báo,  ước  theo  lý  được  chứng  rốt 

ráo thì gọi là Tịch Quang. Sơ Trụ mới dự vào Thật Báo, chứng được một 

phần  Tịch  Quang.  Diệu  Giác  mới  là  thượng  thượng  Thật  Báo,  rốt  ráo 

Tịch Quang. Như vậy từ Sơ Trụ cho đến Đẳng Giác đều chỉ chứng được 

vài phần hai cõi này, đối với cực quả Diệu Giác thì hai cõi ấy đều là rốt 

ráo. 

Nói đến  Thật  Báo  là chỉ  ước  về phần chứng,  nói đến  Tịch  Quang  là 

chỉ ước về cứu cánh. Tịch Quang vô tướng, Thật Báo có đủ cả vi trần số 

chẳng thể  nghĩ bàn  Hoa  Tạng thế  giới  hải  vi diệu trang  nghiêm. Ví  như 

hư không vốn chẳng phải là các tướng, nhưng hết thảy các tướng đều do 

hư  không  mà  phát  hiện.  Lại  như  gương  báu  rỗng  sáng,  trong  suốt,  trọn 

chẳng có  một  vật  gì,  nhưng  hễ  Hồ đến  Hồ liền  hiện bóng,  Hán đến  Hán 

liền hiện bóng. Thật Báo và Tịch Quang tuy một mà hai, tuy hai mà một. 

Vì muốn cho người dễ hiểu nên nói là hai cõi. 

*  Trong  bốn  cõi  Tịnh  Độ:  người  đới  nghiệp  vãng  sanh  sống  trong 

Đồng Cư, người đoạn Kiến Hoặc sống trong Phương Tiện, người phá vô 

minh  sống  trong  Thật  Báo,  người  hết  sạch  Vô  Minh  trụ  trong  cõi  Tịch 

Quang. 

Thêm  nữa,  Thật  Báo  là  ước  theo  quả  báo  cảm  thành  mà  nói,  Tịch 

Quang là ước theo lý tánh được chứng mà nói; chúng vốn thuộc một cõi, 

nhưng  giảng  như  vậy  cho  người  ta  dễ  hiểu.  Vì  thế,  người  phần  chứng 

thuộc vào Thật Báo, người mãn chứng thuộc về Tịch Quang. Chứ thật sự 

trong cả hai cõi đều có đủ cả phần chứng lẫn mãn chứng. Trong Văn Sao, 

tôi đã từng trình bày tường tận. 

Cõi Đồng Cư tuy có đủ ba cõi kia  nhưng người chưa đoạn  Hoặc chỉ 

thọ  dụng  được  cảnh  Đồng  Cư.  Dù  là  cảnh  của  người  đới  nghiệp  vãng 

sanh nhưng chẳng thể gọi cõi đó là cõi phàm phu vì họ đều đạt được ba 

thứ Bất Thoái. 

---o0o--- 

13. Luận về xá-lợi  



* Xá-lợi là tiếng Phạn, Hán dịch là “thân cốt” (xương nơi thân), hoặc 

dịch là “linh cốt” (xương thiêng), do sức Giới - Định - Huệ của người tu 

hành tạo thành, chứ chẳng phải do luyện Tinh - Khí - Thần mà được. Đấy 

chính  là biểu tượng tâm  hợp  với  đạo, tâm  hợp  với Phật  vậy, chẳng phải 

chỉ chết đi đem thiêu mới có, mà [ngay khi còn sống] xương, thịt, tóc nơi 

thân đều có thể biến thành xá-lợi cả. 

Xưa có  vị cao tăng  nhân tắm  gội  mà được xá-lợi. Ngài  Tuyết Nham 

Khâm thiền sư cạo đầu, tóc biến thành xá-lợi. Lại có người chí tâm niệm 

Phật,  trong  miệng  có  xá-lợi.  Lại  có  người  khắc  in  sách  Long  Thư  Tịnh 

Độ,  tìm  được  xá-lợi  trong  bản  khắc.  Lại  có  người  thêu  hình  Phật,  thêu 

kinh, nơi mũi kim đâm xuống liền được xá-lợi. Lại có người chết đi, đem 

thiêu, xá-lợi vô số, môn nhân ai nấy đều được; có một người đi xa chưa 

về  kịp,  đến  lúc  trở  về  cúng  quải  trước  tượng,  cảm  khái  đau  buồn,  liền 

nhặt được xá-lợi trước tượng. Ngày thiêu hóa Trường Khánh Nhàn thiền 

sư,  trời  nổi  trận  gió  lớn,  khói  tỏa  xa  ba,  bốn  mươi  dặm.  Khói  bay  đến 

đâu,  chỗ  đó  đều  có  xá-lợi,  nhặt  gom  lại  được  hơn  bốn  thạch.  Nên  biết 

rằng xá-lợi do đạo lực cảm thành, kẻ luyện đan chẳng biết nguyên do cứ 

ức đoán lầm lạc là do Tinh - Khí - Thần cảm thành. 

---o0o--- 

14. Luận về tý hương  



* “Tý hương” là đốt hương trên cánh tay. Linh Phong lão nhân (tổ Trí 

Húc  Ngẫu  Ích)  hằng  ngày  trì  hai  kinh  Lăng  Nghiêm,  Phạm  Võng,  nên 

ngài  thường  đốt  hương.  Chỉ  vì  hết  thảy  chúng  sanh  không  ai  chẳng  tiếc 

thân  mạng,  bảo  trọng  thân  mình;  đối  với  những  loài  khác  thì  giết  thân 

chúng, ăn thịt chúng, tâm càng vui vẻ, còn mình bị muỗi đốt, gai đâm sẽ 

khó  chịu  đựng  được.  Trong  các  kinh  Đại  Thừa  như  Pháp  Hoa,  Lăng 

Nghiêm,  Phạm  Võng  v.v..,  đức  Như  Lai  khen  ngợi  khổ  hạnh,  dạy  đốt 

thân, cánh tay,  ngón tay để cúng dường chư  Phật  hòng đối trị tâm  tham 

và tâm  yêu tiếc,  bảo trọng tự thân.  Trong  lục độ, pháp  này thuộc  về  Bố 

Thí Độ. 

Bố thí có nội, ngoại bất đồng. Ngoại bố thí là quốc thành, vợ con, nội 

bố thí là đầu, mắt, tủy, não. Đốt hương, đốt thân đều gọi là Xả, phải chí 

tâm khẩn thiết, ngưỡng mong Tam Bảo gia hộ, chỉ mong mình lẫn người 

nghiệp  tiêu,  huệ  sáng,  tội  diệt,  phước  tăng(nói  là  mình  -  người,  nhưng 

thật  ra là  vì  mình.  Lại  đem công  đức ấy  hồi  hướng cho pháp  giới chúng 

sanh,  nên  gọi  là  mình - người); trọn chẳng được  mảy  may khởi  tâm cầu 

tiếng  tăm,  cầu  phước  lạc  nhân  thiên  thế  gian,  chỉ  vì  trên  cầu  Phật  đạo, 

dưới hóa độ chúng sanh mà làm thì công đức sẽ vô lượng, vô biên, chẳng 

thể  nghĩ  bàn.  Đấy  gọi  là  tam  luân  thể  không53  ,  bao  gồm  trọn  vẹn  tứ 

hoằng  thệ,  do  tâm  nguyện  nên  công  đức  rộng  lớn,  do  tâm  nguyện  nên 

chóng đạt được quả báo. 

Nếu như tâm chuộng hư danh, đem cái tâm chấp trước mà bắt chước 

hành hạnh trừ khử chấp trước thì đừng nói là đốt hương trên cánh tay, dù 

đốt cả toàn thân vẫn chỉ là khổ hạnh vô ích. Ấy là vì do tâm chấp trước, 

vì mong được danh dự, chẳng hiểu nghĩa lý tam luân thể không, mà cũng 

chẳng gồm trọn bốn hoằng thệ nguyện; khiến pháp phá trừ thân kiến của 

Như Lai trở thành pháp khiến thân kiến càng thêm kiên cố. Tội phước do 

tâm mà chia, quả báo do tâm mà khác. Vì thế, kinh Hoa Nghiêm nói:  “Bò 

 uống  nước  thành  sữa.  Rắn  uống  nước  thành  nọc  độc.  Kẻ  trí  học  thì 

 chứng Niết Bàn, người ngu học đến càng tăng thêm sanh tử!”   

* Tâm  Bồ  Tát hệt  như thái  hư, không  gì  là chẳng bao quát, vì  muốn 

lợi lạc chúng sanh nên bày mọi phương tiện, trước là dùng dục để lôi kéo, 

sau  mới  khiến  nhập  Phật  trí.  Chớ  dùng  tri  kiến  phàm  phu  để  suy  lường 

lầm lạc. Vì các ngài đã chứng Pháp Nhẫn, trọn không còn có nhân - ngã, 

chỉ muốn nhiếp thọ hết thảy chúng sanh vào biển pháp đại giác của Như 

Lai. Nếu so đo, tính toán sẽ thuộc về tình kiến, chẳng thể ngầm khế hợp 

với đạo vô nhân ngã. 

Nói “bố thí đầu,  mắt, tủy,  não”  là sự thật, còn  nói  [bố thí cả] kỹ  nữ, 

thể nữ... chẳng qua là để diễn tả tâm bố thí rộng lớn của Bồ Tát, chớ vì từ 

hại  ý, chấp chết  lời  nói. [Nếu chấp câu  nguyện] “nguyện  kỹ  nữ đầy dẫy 

trong a tăng kỳ thế giới” [là sự thật] thì biết an bài họ vào đâu đây? Câu 

nói ấy hiển thị Bồ Tát bỏ cả trong lẫn ngoài, trọn chẳng tham tiếc, trong 

thì bỏ cả đầu, mắt, tủy, não, ngoài thì bỏ quốc thành, vợ con, chẳng sanh 

tham chấp với bất cứ một pháp nào. Vì thế, ở trong sanh tử chỉ mình Bồ 

Tát được giải thoát. 

Những  kẻ  nhận  bố  thí  kia  do  được  nguyện  lực  của  Bồ  Tát  nhiếp  trì 

nên  sẽ  ngay  trong  lúc  này  hoặc  trong  đời  sau  không  kẻ  nào  chẳng  đích 

thân được hưởng lợi ích, liễu sanh thoát tử; như vua Ca Lợi cắt chặt thân 

thể  [Nhẫn Nhục tiên  nhân], sau  này trở thành  người được  [Phật] độ đầu 

tiên  là  ngài  Kiều  Trần  Như.  Phàm  phu  tiểu  tri  tiểu  kiến  há  có  thể  suy 

lường được tâm đại Bồ Đề lượng như thái hư ư? 

Phải biết rằng: phàm phu chưa đắc Pháp Nhẫn, trong tâm ngưỡng mộ 

đạo Bồ Tát, nhưng hành sự phải thuận theo lý thường của phàm phu, nếu 

không sẽ có thể gây trở ngại cho việc gìn giữ, duy trì đạo pháp. Nếu chưa 

chứng Vô  Sanh  Pháp Nhẫn, dù chẳng duy trì pháp đạo, cũng chẳng  nên 

học  theo  Bồ  Tát bỏ  đầu,  mắt,  tủy,  não  v.v...  bởi  tự  lực  chẳng  đủ,  chẳng 

kham  nhẫn  thọ,  cả  mình  lẫn  người  đều  chẳng  được  lợi  ích  gì  cả.  Phàm 

phu  cứ  căn  cứ  theo  những  điều  phàm  phu  có  thể  làm  được  mà  làm  thì 

mới nên. 

---o0o--- 

15. Luận về cảnh giới  



* Người niệm Phật lâm chung được Phật tiếp dẫn; đấy là chúng sanh 

và Phật cảm ứng đạo giao, dù chẳng lìa khỏi tâm nghĩ tưởng nhưng chẳng 

thể nói là [cảnh giới ấy] chỉ do mỗi mình tâm tưởng hiện, tuyệt đối chẳng 

có chuyện Phật, Thánh nào đến nghênh tiếp cả! Tâm tạo địa ngục thì lâm 

chung tướng địa ngục hiện. Tâm tạo Phật quốc thì lâm chung tướng Phật 

quốc hiện. 

Nói “tướng tùy tâm hiện” thì được, nhưng nói “chỉ có tâm không có 

cảnh” thì chẳng được. Nếu bậc đại  giác Thế  Tôn  nói “chỉ có tâm không 

có cảnh” thì chẳng có lỗi gì, chứ nếu các hạ nói như vậy ắt sẽ rớt vào tri 

kiến  đoạn  diệt,  ắt  thành  tà  thuyết  phá  hoại  pháp  môn  tu  chứng  của  đức 

Như Lai; chẳng thể không dè dặt được. Nếu nói tỉ mỉ mỗi điều, ắt phí bút 

mực. Biết một ắt sẽ suy được cả ba, không còn sót nghĩa nào. 



*  Phải  biết  rằng  hiện  tại  không  có  pháp  nhất  định.  Do  cái  thấy  của 

mỗi người khác nhau nên hãy tạm gác những cảnh giới của Phật, Bồ Tát 

lại  đó,  chỉ  dùng  những  cảnh  phàm  tiểu  để  giảng  rõ.  Ông  Tử Tấn  là  con 

vua Châu  Linh  Vương,  học đạo  tiên bảy  ngày, khi  xuất  hiện ở  Hầu  Sơn 

thì đã qua đời Tấn. Vì thế mới có thơ rằng: 

 Vương tử khứ cầu tiên,  

 Đan thành nhập cửu thiên,  

 Động trung phương thất nhật,  

 Thế thượng kỳ thiên niên.  

(Vương tử học đạo tiên, 

Thành đạo dạo cửu thiên, 

Trong động chỉ bảy bữa, 

Trần gian gần nghìn niên) 

(Chữ “kỷ” phải đọc giọng bằng, có nghĩa là “gần”. Từ đời Châu Linh 

Vương đến nhà Tấn, thời gian dài gần một ngàn năm) 

Lại như ông Lã Thuần Dương gặp Chung Ly Quyền trong quán trọ ở 

Hàm Đan, ông Chung khuyên họ Lã học đạo Tiên, họ Lã muốn được phú 

quý  rồi  mới  học.  Chung  trao  cho  Lã  một  cái  gối  bảo  hãy  ngủ  một  giấc. 

Họ Lã mộng thấy mình làm quan từ chức nhỏ đến chức lớn, rồi làm đến 

Tể  Tướng.  Năm  mươi  năm  phú  quý  vinh  hoa,  thật  ít  có  trong  đời.  Con 

cháu đầy nhà, thường sung sướng không tai ương gì. Sau vì một chuyện 

chẳng hợp ý bề trên bèn tự thoái quan. Lúc tỉnh giấc ra, chủ quán trọ còn 

đang nấu nồi cháo kê vàng! 

Trong  mộng  thấy ra vào  làm tể tướng, bao nhiêu  là chuyện  lớn, thời 

gian  lâu  cả  năm  mươi  năm,  tỉnh  giấc,  nồi  cháo  kê  vàng  vẫn  chưa  nhừ. 

Đấy chẳng qua  là cảnh do tiên  nhân biến  hiện,  mà còn có thể trong  một 

niệm biến hiện những sự nghiệp, cảnh giới của cả năm mươi năm; huống 

hồ là cảnh giới của Phật là vị trời trong trời, là thánh của các thánh, của 

các vị đại Bồ Tát đã chứng Pháp Thân? Vì thế, ngài Thiện Tài vào trong 

lầu  gác  của  đức  Di  Lặc,  vào  trong  một  lỗ  chân  lông  của  đức  Phổ  Hiền, 

đều ở  trong  mười phương thế  giới  hành  lục độ  vạn  hạnh trải  Phật sát  vi 

trần số kiếp. Xem đoạn văn ấy, ông còn có thể suy lường được chăng? 

Phải  biết  rằng  ba  đời  không  thật  thể,  còn  là  phận  phàm  phu  thì  chỉ 

thấy được cảnh  giới của phàm phu, chẳng  được vin  vào cảnh  giới phàm 

phu thấy được đó mà bảo cảnh giới của Phật, Bồ Tát cũng giống như thế, 

chẳng có gì khác! Nay tôi dùng ví dụ để giảng rõ: Như gương soi tỏ mấy 

mươi  tầng  núi  sông,  lầu  gác,  thật  chẳng  có  gần  xa,  nhưng  gần  xa  rành 

rành!  Sắc  pháp  thế  gian  còn  như  thế,  huống  là  bậc  đã  chứng  tâm  pháp 

duy tâm tự tánh ư? Bởi thế mới nói: “Ư nhất hào đoan, hiện bảo vương 

 sát, tọa vi trần lý, chuyển đại pháp luân”  (trên đầu sợi lông, hiện cõi bảo 

vương, ngồi trong vi trần chuyển đại pháp luân). 

Mười đời xưa nay, trước sau chẳng lìa đương niệm, vô biên cõi nước 

chẳng  xa  cách  [một  khoảng  nhỏ  bằng]  đầu  sợi  lông!  Phàm  những  gì 

thuộc về cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn thì hãy nên ngửa tin lời Phật, đừng 

suy lường xằng. Nếu như khẩn thiết đến cùng cực, sẽ tự hiểu rõ hết, cũng 

chẳng cần phải hỏi ai khác cả. Nếu chẳng khẩn thiết, chí thành, dù ra sức 

lễ  bái, trì tụng,  nhưng cứ suốt  ngày đem  những cảnh  giới  mà phàm phu 

chẳng thể suy lường được để cuồng vọng suy lường thì có khác gì đi theo 

vết xe đổ của huyễn nhân pháp sư, dù có muốn chẳng vướng lấy tội báo 

báng Phật, báng Pháp, báng Tăng cũng chẳng thể được! 



*  Biết  lệnh  nghiêm54    có  rất  nhiều  điều  linh cảm,  tôi  khôn  ngăn  bội 

phục. Như ước  về  lúc thọ pháp, nếu Đại  Sĩ cùng  thiên  long  bát bộ cùng 

hiện  thì  Mật  Tông  vẫn  có  cấm  giới  chẳng  cho  tuyên  truyền  diệu  cảnh. 

Đấy phải chăng là vì lòng sùng phụng trong sạch, bền chắc mà ngài thuận 

lòng thị hiện chăng? Nếu hiểu như vậy, nhất định [người được thấy diệu 

cảnh đó] phải có sở chứng. Nếu [người ấy] không có sở chứng, nhất định 

thánh chẳng tùy tiện ứng hiện xuông! 

Còn như việc “thấy ứng thân” như luận Khởi Tín đã nói thì đó là tình 

cảnh người niệm Phật lúc lâm chung, vì chưa phá được vô minh nên ứng 

thân, báo thân, pháp  thân [người ấy] được thấy đó đều chẳng phải  là  do 

thiện căn của người ấy mà được thấy. Bồ Tát ứng hiện ở Phạm Âm động 

tại  Phổ  Đà  cũng  là  phương  tiện  quyền  biến  để  tăng  trưởng  tín  tâm  cho 

chúng  sanh,  tuy  người  người  được  thấy  nhưng  chẳng  thể  lấy  đó  làm 

chứng  cứ.  Nếu  cứ  vin  vào  đó,  ắt  sẽ  khiến  hết  thảy  mọi  người  đều  dựa 

dẫm  vào  đó  mà  đồn  thổi.  Người  xưa  được  thấy  Bồ  Tát Văn  Thù  ở  Ngũ 

Đài rất nhiều, nhưng đều là những vị có đại nhân duyên hoặc là công phu 

tu tập sâu dày, hễ ai gặp Ngài đều có điểm chứng ngộ giải nhập. 

Năm Quang Tự thứ mười hai, Quang tôi triều bái Ngũ Đài, trước hết 

ngụ tại xưởng chế tạo lưu ly ở Bắc Kinh, tìm tác phẩm Thanh Lương Sơn 

Chí khắp nơi nhưng chỉ tìm được một bộ, thường xem hằng ngày. Do trời 

lạnh,  đến  tháng  Ba  mới  đến  được  núi.  Ở  trên  núi  hơn  bốn  mươi  ngày, 

thấy những người lên núi triều bái, đa số nói được thấy Bồ Tát Văn Thù, 

nhưng  người thật sự  hành trì  rất  ít. Thế  mới biết  là  những  người lên  núi 

triều  bái  nói  được  thấy  Bồ  Tát  đều  chỉ  nói  dựa  theo  những  tích  chuyện 

của cổ nhân để khoe khoang đó thôi. Nếu ai thật sự được thấy ắt sẽ giấu 

kín.  Vàng  thau  khác  biệt!  Nếu  không,  ngài  Văn  Thù  chẳng  tự  trọng, 

khinh thị hiện thân, còn ra thế nào nữa? 

“Lý  tức  Phật”  hết thảy chúng sanh đều có, chứ chẳng phải chỉ riêng 

người  nghịch  trần  hiệp  giác.  Nếu  là  hạng  nghịch  trần  hiệp  giác  thì  đã 

thuộc  về “danh tự tức  Phật”. Ông X.  nọ [khoe] khi  nhập định  giống  hệt 

như Tỳ Lô Giá Na, khi xuất định lại vẫn là phàm phu, nhưng chẳng biết 

hổ thẹn, còn lớn tiếng khinh người. Nếu thật sự giống hệt như Tỳ Lô Giá 

Na, quyết chẳng đến nỗi vẫn là phàm phu! Ông ta toan dùng Mật tông để 

lòe  người,  chẳng  biết  rằng  Quang  tôi  dù  chẳng  biết  Mật  tông  đi  nữa,  lẽ 

nào chẳng biết đúng sai, dễ hồ lung lạc được ư? 

---o0o--- 

16. Luận về thần thông  



* Đạo Tế thiền sư là bậc thánh nhân đại thần thông. Ngài muốn khiến 

cho  hết  thảy  mọi  người  sanh  tín  tâm  nên  thường  hiển  hiện  những  sự 

chẳng thể  nghĩ  bàn. Ngài ăn thịt uống  rượu để  giấu kín cái đức của bậc 

thánh nhân, là vì muốn cho những kẻ ngu tưởng ngài là kẻ điên rồ, không 

pháp  tắc;  nhân  đó,  chẳng  tin  tưởng  ngài.  Nếu  không  làm  thế,  ngài  sẽ 

chẳng thể trụ trong thế gian. 

Phật, Bồ Tát hiện thân, nếu thị hiện giống như phàm phu thì các ngài 

chỉ  dùng  đạo  đức  để  giáo  hóa  người,  tuyệt  đối  chẳng  hiển  hiện  thần 

thông.  Nếu  hiển  hiện  thần  thông  sẽ  chẳng  trụ  trong  thế  gian  được;  còn 

nếu hiện làm kẻ điên rồ, dù có hiển thị thần thông cũng chẳng trở ngại gì. 

Chớ bảo người tu hành ai nấy đều nên uống rượu, ăn thịt! Người lành thế 

gian  còn  chẳng  uống  rượu,  ăn  thịt,  huống  hồ  là  đệ  tử  Phật!  Muốn  giáo 

hóa chúng sanh mà chính mình chẳng y giáo phụng hành thì chẳng những 

làm cho người khác chẳng tin, mà còn khiến họ thoái thất tín tâm nữa. Vì 

thế chẳng được học đòi uống rượu, ăn thịt. 

Ngài (Đạo Tế) ăn những con vật chết, ói ra những con vật sống. Ông 

ăn con vật chết vào, còn chưa ói ra thịt còn nguyên hình dạng được nổi, 

làm  sao  học  đòi  ngài  ăn  thịt cho  được?  Ngài  uống  rượu  vào  bèn  nhả  ra 

vàng để thếp tượng Phật, khiến cho  vô số cây  gỗ  lớn từ trong  giếng trồi 

lên.  Ông  uống  rượu  vào,  muốn  cho  nước  từ  dưới  giếng  trào  lên  còn 

không được, làm sao học đòi ngài [uống rượu] cho được? 

Truyện  về  Tế Công có đến  mấy  loại,  nhưng chuyện  Túy Bồ Đề  hay 

nhất. Gần đây có đến tám bản khác nhau lưu thông, đa phần là những bản 

do người đời sau thêm thắt vào. Chuyện Túy Bồ Đề cả văn lẫn nghĩa đều 

hay,  những  chuyện  được  kể  trong  ấy  đều  là  những  sự  thực  khi  ấy.  Thế 

nhân chẳng biết nguyên do, không bắt chước bừa theo thì cũng hủy báng 

xằng  bậy.  Học  bừa  theo  đó  sẽ  quyết  định  phải  đọa  địa  ngục.  Hủy  báng 

xằng  bậy  tức  là  dùng  tri  kiến  phàm  phu  để  suy  lường  thần  thông  của 

thánh  nhân,  cũng  mắc  lỗi,  nhưng  so  với  kẻ  học  bừa  theo,  tội  còn  nhẹ 

nhiều  hơn  lắm.  Thấy  những  điều  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  ngài  phải  nên 

sanh  lòng  kính  tin,  thấy  ngài  uống  rượu,  ăn  thịt,  chẳng  chịu  bắt  chước 

làm theo thì sẽ được lợi ích, chẳng bị tổn hại vậy. 

* Người có thể hoằng đạo, chứ đạo chẳng thể hoằng người. Thế gian 

loạn lạc là do ác nghiệp của đồng phận chúng sanh cảm thành, các thuyết 

tà  vạy  cũng  thế  (cũng  do  cùng  nguyên  do  ấy).  Phong  tục  thế  gian  biến 

đổi, lúc thoạt đầu đều là do một hai kẻ phát khởi. Yên bình, loạn lạc, tà, 

chánh  không  gì  đều  chẳng  như  thế  cả;  sao  chẳng  xét  đến  sức  người  để 

chuyển  biến,  lại  cứ  quy  vào  sức  thần  thông  của  Phật,  Bồ  Tát  để  hòng 

chuyển  biến  vậy?  Chẳng  phải  là  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  thể  hiển  thị  thần 

thông biến  hiện, khổ  nỗi chúng sanh  nghiệp nặng, nên [dù có biến  hiện] 

cũng vẫn như không. 

Ví  như mây dầy, sương đậm,  mờ  mịt chẳng thấy được  mặt trời  giữa 

ban ngày, bèn bảo là chẳng có mặt trời ư? Con người cùng trời, đất gọi là 

Tam Tài; Tăng và Phật, Pháp gọi là Tam Bảo. Gọi như vậy là do căn cứ 

vào  ý  nghĩa  hỗ  trợ,  tán  dương  công  sanh  trưởng  [của  trời  đất],  hoằng 

dương đạo pháp mà đặt tên. Ông cứ muốn bỏ nhân lực, bám vào sức của 

Phật, Bồ Tát, trời đất, có còn đáng bảo là biết đạo chăng? 

Đời đại loạn, đại bi Bồ Tát thị hiện cứu hộ cũng chỉ cứu được kẻ hữu 

duyên; vì loạn lạc chính là đồng nghiệp, còn túc nhân, hiện duyên (duyên 

hiện tại) là biệt nghiệp. Có biệt nghiệp cảm được Bồ Tát thì sẽ được Bồ 

Tát gia bị, cứu hộ, há nên ngông nghênh bàn bạc ư? Những việc phương 

tiện thuận nghịch cứu hộ chúng sanh của Bồ Tát chẳng phải là chuyện kẻ 

hiểu biết lầm lạc, hẹp hòi có thể thấu hiểu được đâu! 

Nay  tôi  vì  ông  nói  một  thí  dụ  để  từ đó  mà  suy  rồi  đừng  nói  Bồ  Tát 

thật  là  oan  gia,  cũng  như  để  tạo  thành  nền  tảng  tốt  đẹp  hòng  nhập  đạo 

thành  Phật.  Chư  Phật  lấy  tám  khổ  làm  thầy  để  thành  đạo  Vô  Thượng. 

Như vậy, Khổ là cái gốc để thành Phật. Thêm nữa, Phật dạy đệ tử lúc ban 

đầu  phải  tu  Bất  Tịnh  Quán.  Quán  lâu  ngày  ắt  có  thể  đoạn  Hoặc,  chứng 

Chân, thành A La Hán. Như vậy Bất Tịnh lại là cội gốc của Thanh Tịnh. 

Người ở Bắc Câu Lô Châu hoàn toàn chẳng khổ, nên chẳng thể nhập 

đạo. Châu Nam Diêm Phù Đề sự khổ rất nhiều nên người nhập Phật đạo 

để liễu sanh tử không thể tính nổi số. Giả sử thế gian tuyệt chẳng có các 

khổ: sanh, lão, bệnh, tử, đao binh, thủy, hỏa v.v... thì ai nấy đều sống say 

chết ngủ trong lạc thú phóng dật, có ai chịu phát tâm xuất thế để liễu sanh 

tử đâu? Ngay cả kẻ thống  lãnh quân  mạnh, giữ địa  vị cao,  gây bao  việc 

khổ  não chúng sanh biết đâu  là bậc đại bi  thị  hiện đó chăng? Nghĩa  này 

chỉ có thể nói cùng người thông suốt, đừng nói với kẻ vô tri, vô thức. Nếu 

là  người  thông  suốt,  dù  thật  sự  là  ác  ma,  cũng  có  thể  được  lợi  ích;  còn 

người  vô tri  vô thức  nếu biết đến nghĩa  này ắt sẽ chẳng biết phát tâm tu 

hành, trái lại còn hủy báng Phật pháp. 

Ví  như dùng thuốc, trẻ  nhỏ chẳng thể  uống thuốc, bèn bôi thuốc  lên 

vú thì nó dù không uống cũng thành uống. Ông toan làm bậc thông suốt, 

nhưng triển khai rộng lớn nghĩa này thì hại người rất nhiều, lợi người rất 

ít. Xin hãy thầm tâm niệm, đừng bàn nói ẩu. Cảnh giới của Phật, Bồ Tát, 

phàm phu chẳng thể suy lường được đâu! 

---o0o--- 

17. Luận về bí truyền  



*  Nay  các  ngoại  đạo,  không  đạo  nào  chẳng  dùng  cách  bí  truyền  để 

dẫn dụ, khêu gợi kẻ vô tri theo đạo họ. Lúc nguyện gia nhập, ắt phải phát 

thệ: Từ rày về sau, nếu phản lại đạo ắt sẽ mắc ác báo như thế này, như thế 

nọ. Thật sự ra, đa phần là những pháp dối người. Do trót phát thệ, dù có 

biết  những sai trái trong  đạo cũng chẳng dám  trái  nghịch  hoặc phơi bày 

ra. Cách phát thệ bí truyền của ngoại đạo ràng buộc, làm con người lầm 

lạc quá đáng vậy. 

Đức  Phật  ta  chẳng  có  pháp  bí  truyền;  đối  với  một  người  Ngài  cũng 

nói  thế,  với  vạn  người  Phật  cũng  dạy  như  thế.  Cửa  đóng,  then  cài,  bên 

ngoài  đặt  người  tuần  hành  canh  gác,  chỉ  cho  một  người  vào,  thì  thầm 

chẳng cho  người  ngoài  nghe  được,  những  đạo  như thế chẳng có chuyện 

quang  minh, chánh  đại  gì đâu! Mong các vị  hiểu được tệ nạn ấy  nên tôi 

mới lược thuật vậy! 

* Nếu có bí quyết mầu nhiệm chỉ khẩu truyền ở chỗ kín đáo thì chính 

là tà ma ngoại đạo, chẳng phải là Phật pháp. 

---o0o--- 

18. Luận về cầu cơ  



* Những lời giáng cơ trong đàn cầu cơ đa phần là do những linh hồn 

dựa dẫm vào tri thức của người xoay cơ mà nói ra. Nếu nói về đạo lý thế 

gian  còn  đúng  được  nhiều,  chứ  nói  đến  Phật  pháp  thì  do  chính  mình 

chẳng biết, bèn bịa ra các lời nhảm nhí. 

*  Cầu  cơ  đa  phần  là  các  linh  hồn  giả  mạo  Phật,  tiên,  thần,  thánh. 

Những hồn kém cỏi chẳng có sức thần thông, những hồn khá hơn sẽ biết 

được  tâm  người  nên  dựa  dẫm  vào  sự  thông  minh  và  tri  thức  của  người 

[phò cơ] để nói này nói nọ. 

Ông  Kỷ  Văn  Đạt  nói:  “Cầu  cơ  đa  phần  là  linh  hồn  giả  danh  giáng 

 cơ. Tôi cùng người anh tên là Thản Nhiên cùng phò cơ. Tôi biết làm thơ, 

 nhưng chữ viết không ra gì. Tôi phò cơ thì thi từ mẫn tiệp, nhưng chữ viết 

 nguệch  ngoạc,  xiên  xẹo.  Thản  Nhiên  phò  cơ  thì  thi  từ  tầm  thường,  chữ 

 viết sắc sảo. Với những hồn giả mạo cổ nhân, nếu chú tâm hỏi vào những 

 điểm bí nhiệm, quan yếu, bèn nại cớ năm tháng cách xa, chẳng còn nhớ 

 gì nữa, nên biết hồn ấy chẳng phải thật”.  

Như vậy, cái linh ứng của những hồn ấy chỉ là chúng có thể dựa vào 

những  điều  đã  biết  trong  tâm  của  người  hiện  tại  để  mượn  dùng.  Với 

những điều tuy có trong thức điền, nhưng trong cái thấy biết hiện tại của 

đương  nhân  không  có,  hoặc  người  ấy  chẳng  biết  đến  nghĩa  đó  thì  hồn 

chẳng thể dạy gì về điều ấy được. Sánh với tha tâm thông của bậc nghiệp 

tận tình không khác nhau một trời, một vực, nhưng xét về khí phần thì có 

vẻ tương tự mà thôi. Tôi lại chỉ sợ quý vị bị mê hoặc bởi những lời giáng 

cơ, nên chẳng thể không dẫn chứng để phân trần vậy. 

* Gần đây, các đàn cơ ở Thượng Hải rất thịnh hành. Những lời khai 

thị sửa lỗi, hướng thiện, tiểu luân hồi, tiểu nhân quả [của các đàn cơ ấy] 

đều  rất  có  ích  đối  với  thế  đạo  nhân  tâm,  nhưng  những  lời  giảng  về  cõi 

trời, về Phật pháp toàn là những lời lẽ quàng xiên. Chúng ta là đệ tử Phật 

chẳng  thể  bài  xích  pháp  ấy  vì  sẽ  mắc  lỗi  ngăn  trở  người  khác  hướng 

thiện,  nhưng  cũng  chẳng  thể  phụ  họa,  tán  dương  pháp  ấy  bởi  những  lời 

giáng cơ về Phật pháp toàn là ức đoán, chỉ e gây thành cái họa hoại loạn 

Phật pháp, lầm lạc chúng sanh. 

---o0o--- 

19. Luận về luyện đan  



* Phật pháp chỉ dạy người dứt ác tu thiện, minh tâm kiến tánh, đoạn 

Hoặc chứng Chân  liễu sanh thoát tử. Toàn bộ Đại Tạng kinh trọn chẳng 

có lấy một chữ dạy người vận khí luyện đan, cầu thành tiên bay lên trời, 

trường sanh bất lão chi cả. 

Thời kỳ đầu Dân Quốc, gã dân ma Liễu Hoa Dương soạn Huệ Mạng 

kinh, tận dụng kinh Phật, lời Tổ để chứng minh cho pháp luyện đan, xoay 

chánh thành tà, dùng pháp báng pháp. Người chưa mở mắt thấy tà thuyết 

đó ngỡ là chân thật, đánh mất chánh kiến mãi mãi. Lời lẽ, sự tu hành của 

họ  đều  là  phá  hoại  Phật  pháp,  nhưng  vẫn  hiu  hiu  tự  đắc,  cho  mình  may 

mắn gặp được chân thừa, được nghe chánh pháp, đúng là nhận giặc làm 

con,  nấu  cát  thành  cơm,  một  gã  lòa  dẫn  lũ  mù  kéo  nhau  sa  hầm  lửa, 

chẳng đáng buồn ư! 

Phàm một pháp luyện đan chẳng phải là không lợi ích, nhưng chỉ có 

thể kéo dài tuổi thọ, cao nhất là thành tiên bay lên trời, pháp ấy còn chưa 

phải là chân truyền của Lão Tử, huống hồ là chánh đạo của Phật pháp ư? 

Khổng Tử nói:  “Triêu văn đạo, tịch tử khả hỹ!” (sáng nghe đạo, tối chết 

cũng  đành)”.  Lão  Tử  nói:  “Ngô  hữu  đại  hoạn  vi  ngô  hữu  thân”  (ta  có 

mối lo lớn là ta có thân). Nếu lãnh hội được những lời ấy sẽ chẳng bị bọn 

luyện  đan  kia  mê  hoặc.  Hãy  đọc  kỹ  các  sách  An  Sĩ  Toàn  Thư,  Cư  Sĩ 

Truyện, Bình  Tâm  Luận, Kê Cổ  Lược.... thì  gương sáng đặt trên đài, tốt 

xấu tự phân, lò nung thử vàng, thật giả rạch ròi. 

*  Trộm  nghĩ  nguồn  gốc  của  Thích  và  Đạo  chẳng  hai,  nhưng  nhánh 

nhóc, chi phái khác xa nhau một trời một vực. Phật giáo dạy người trước 

hết tu Tứ Niệm Xứ Quán: quán thân bất tịnh, quán thọ là khổ, quán tâm 

vô  thường,  quán  pháp  vô  ngã.  Đã  biết  thân,  thọ,  tâm,  pháp  đều  thuộc 

huyễn  vọng, khổ, không,  vô thường, vô  ngã, bất tịnh thì Chân Như diệu 

tánh sẽ tự hiển hiện. 

Nếu  ước  theo  nguyên  sơ  chánh  truyền  thì  Đạo  giáo  cũng  chẳng  lấy 

việc  vận  khí  luyện  đan  chỉ  cầu  trường  sanh  làm  trọng;  đời  sau  tu  hành 

theo  Đạo  Giáo,  không  một  ai  là  chẳng  coi  pháp  ấy  là  chánh  tông!  Phật 

giáo  không  điều  lớn  lao  nào  chẳng  bao  gồm,  không  điều  nhỏ  nhặt  nào 

chẳng đề cập đến, chẳng những phát huy đạo lý thân tâm tánh mạng đến 

hết  sạch  không  còn  sót,  mà  ngay  cả  những  điều  nhỏ  nhặt  như  hiếu,  đễ, 

trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ... của Thế Đế, mảy may điều thiện nào cũng 

chẳng bỏ sót. Chỉ riêng đối với việc luyện đan vận khí không có lấy một 

chữ nhắc đến, nhưng [đệ tử Phật] phải kiêng dè sâu xa [đừng luyện đan], 

bởi  một  đằng  dạy  người  biết  thân  tâm  là  huyễn  vọng,  một  đằng  lại  dạy 

người chấp chặt thân tâm là chân thật. 

Cái tâm vừa nói đó chỉ là tâm tùy duyên sanh diệt, chẳng phải là chân 

tâm  sẵn  có.  Một  pháp  luyện  đan  chẳng  phải  là  không  có  lợi  ích,  nhưng 

chỉ kéo dài được tuổi thọ, cao nhất  là thành tiên bay  lên trời, nếu bảo  là 

pháp để liễu sanh thoát tử thì chỉ là lời nói mớ mà thôi! 

---o0o--- 

20. Luận về tu hành, xử sự phải phù hợp, thích nghi 



*  Đối  với  pháp  niệm  Phật  phải  tùy  theo  sức  lực  của  mỗi  người; tùy 

tiện  niệm  ra  tiếng,  niệm  thầm,  niệm  lớn  tiếng,  niệm  nhỏ  tiếng,  không 

cách  nào  là  chẳng  được,  lẽ  nào  cứ  một  mực  niệm  lớn  tiếng  đến  nỗi  tổn 

hơi thành bệnh vậy? Căn bệnh nặng của ông do khí bị thương tổn mà ra 

nhưng thật sự là do nghiệp lực từ vô lượng kiếp biến hiện. 

Do  ông  tinh  tấn  niệm  Phật  nên  chuyển  hậu  báo  thành  hiện  báo, 

chuyển  báo  nặng  thành  báo  nhẹ.  Chẳng  biết  là  do  căn  bệnh  này  sẽ  tiêu 

được tội tam đồ ác đạo trong bao nhiêu kiếp số. Phật lực khó nghĩ lường, 

Phật  ân  khó  báo,  hãy  nên  sanh  lòng  vui  mừng,  nghĩ  mình  may  mắn  lớn 

lao,  sanh  lòng  tin  trong  sạch  lớn  lao,  dùng  một  pháp  Tịnh  Độ  tự  hành, 

dạy người, mong sao quyến thuộc trong nhà cùng hết thảy những ai hữu 

duyên cùng sanh Tây Phương thì mới chẳng phụ căn bệnh này, mới khỏi 

phụ ân Phật vì mình hiện thân vậy! 

*  Học Phật phải chuyên  lấy  việc tự  liễu  ngộ  làm chánh,  nhưng cũng 

phải  tùy  phần,  tùy  sức  làm  các  công  đức.  Phải  là  người  có  sức  lớn  lao 

mới hòng triệt để buông xuống, triệt để đề khởi được. Người căn cơ trung 

hạ nếu không làm gì hết sẽ liền thành biếng nhác, trây lười, đã chẳng hiểu 

đúng  tự  lợi  mà  đối  với  việc  lợi  người  cũng  gác  bỏ  hết,  trở  thành  cái  tệ 

như Dương Tử “dù nhổ một cái lông làm lợi cho người khác cũng chẳng 

chịu  làm”55.  Vì  thế  phải  hành  cả  hai  pháp  hỗ  trợ  cho  nhau,  nhưng  chú 

trọng vào mặt tự lợi. 

Cũng  đừng  hiểu  lầm  lời  cư sĩ  Nhị  Lâm  (Bành  Tế  Thanh).  Hiểu  lầm 

thì đắc tội với ông Nhị Lâm chẳng nhỏ. Ý của Bành Nhị Lâm là chuyên 

chú tự lợi, chứ chẳng phải là phế sạch việc tùy phần, tùy sức dạy người tu 

theo pháp môn Tịnh Độ đâu! Việc lợi người chỉ có hàng Bồ Tát mới gánh 

vác nổi; ngoài ra, ai dám nói những lời lẽ lớn lao ấy! Người căn cơ trung 

hạ tùy phần, tùy sức làm việc lợi người  mới phù hợp với đạo lý tu hành 

tự  lợi,  bởi  lẽ  pháp  môn  tu  hành  có  lục  độ  vạn  hạnh.  Tự  mình  chưa  độ 

thoát thì việc lợi người vẫn thuộc về tự lợi, nhưng chẳng thể chuyên chú 

vào hình thức bề ngoài mà làm. 

* Người tu hành thật sự thì dính vào chuyện khác làm chi? Chỉ vì do 

chưa  thể  buông  cả  toàn  thân  xuống,  cắt  đứt  vạn  duyên  được  thì  chẳng 

ngại gì đeo đẳng trong lòng để vớt vát lấy một nửa mà thôi. 

*  Niệm  Phật  tuy  trọng  chí  thành,  thanh  khiết,  nhưng  nếu  bệnh  nhân 

không  đủ  sức  thì  cứ  giữ  lòng  chí  thành  thầm  niệm,  hoặc  niệm  ra  tiếng, 

công đức vẫn giống hệt như vậy. Bởi lẽ, Phật từ rộng lớn, như cha mẹ lúc 

thấy con cái bệnh khổ, ắt chẳng nệ vào những nghi thức lúc bình thường 

để trách móc gì, lại còn đến vỗ về, xoa nắn thân thể con, rửa sạch những 

dơ bẩn. Nếu con bệnh đã lành mà vẫn đối xử với cha mẹ hệt như lúc còn 

đang bệnh thì sẽ bị sét đánh vậy! 

*  Lập  thân,  xử  thế,  gìn  lòng  thì  dù  là  ngu  hay  hiền  đều  phải  cung 

kính, chẳng sanh  lòng  ngạo  mạn.  Hành sự thì thân  hiền,  xa ngu,  giữ ưu, 

bỏ kém. Như thế sẽ tránh khỏi cái tệ lây phải tính xấu, cũng như giữ cho 

mình khỏi bị lầm lạc. Chuyện thiên hạ có cái lý nhất định, nhưng không 

có  pháp  nhất  định.  Nếu  chẳng  dựa  vào  sự  tình  để  định  đoạt,  như  chấp 

chết  vào  toa  thuốc  để  trị  biến  chứng  thì  người  sống  sẽ  ít,  kẻ  chết  lại 

nhiều. Phải tình hợp với lý, pháp phù hợp sự thì mới nên! 

* Thiên hạ vạn sự có cái lý nhất định, nhưng khi gặp chuyện phải vận 

dụng  cái  lý  nhất  định  để  hành  xử  sao  cho  thích  nghi,  lý  phù  hợp  cùng 

quyền, pháp tương ứng với đạo thì mới nên! 

* Phật pháp phải tùy theo căn tánh mỗi người mà thực hiện, chẳng thể 

chấp chặt  vào quy cách truyền bá  thông thường. Nếu trái  nghịch căn cơ 

sẽ  khiến  người  ấy  bị  mất  lợi  ích  liễu  sanh  thoát  tử  thù  thắng;  cốt  sao 

người ấy phải tự lượng được căn tánh để tu trì [sao cho thích hợp]. 

* Vào thời Phật pháp hưng thạnh dưới các triều Đường, Tống, người 

tại  gia phần  nhiều dùng cách  hỏa táng;  nhưng  [nay]  nên thuận theo thói 

tục  chôn  cất,  vì  sợ  kẻ  câu  nệ  luận  bàn  quàng  xiên,  chứ  thật  ra  thiêu  thì 

gọn  gàng  hơn. Qua bốn  mươi chín  ngày  hãy  thiêu  là ổn  thỏa. Còn chôn 

thì qua nhiều năm, rất có thể hài cốt bị phơi bày. Cái lệ ba năm tang chế 

chẳng dùng đến lễ nhạc cố nhiên phải tuân thủ. 

Trước  đời  Thanh,  quan  văn  có  thể  xin  nghỉ  cư  tang,  quan  võ  chẳng 

được  phép  nghỉ  cư  tang  bởi  việc  quân  chẳng  thể  xao  nhãng  được  nên 

chẳng  để  tang.  Bây  giờ  thạnh  hành  quan  niệm  “bỏ  thói  thường  là  bất 

hiếu”, dù giữ đúng thời gian tang chế vẫn còn bị chê trách nữa là. Chúng 

ta nên theo đúng cổ  lễ, nhưng phải châm  chước  mà  làm theo, tuy chẳng 

thể biến cải ngay, nhưng đừng có quá câu nệ là được! 

* Liên xã mới mở phải có quy chế nhất định, nữ nhân tuyệt đối chẳng 

được tham dự liên xã, đừng bắt chước nơi khác buông tuồng chẳng thúc 

liễm  đến  nỗi  một  pháp  chẳng  lập,  trăm  mối tệ  chen  chúc  nảy  sanh.  Rất 

quan trọng, rất quan yếu đấy! 

*  Trộm  nghĩ  thế  đạo  nhân  tâm  hiện  thời  suy  sụp  đến  cùng  cực.  Lại 

còn phung phí quốc khố, so với trước kia thuế má nặng hơn gấp mấy lần, 

mọi  thứ  đắt  đỏ,  dân  không  lẽ  sống.  Tai  trời  vạ  người  giáng  xuống  liên 

tiếp. Gặp phải thời  buổi  này,  muốn  hoằng  dương đạo pháp chỉ còn cách 

khuyên những người tìm đến học hãy học lấy yếu nghĩa nhà Phật. 

Với cha nói Từ, với con nói Hiếu, anh nhường em kính, chồng xướng 

vợ  theo,  ai  nấy  trọn  hết  bổn  phận  để  làm  nền  tảng  [cho  việc  học  đạo]. 

Ngoài ra, còn phải giữ lòng thành, chuyên chú lòng kính, khắc kỷ, giữ lễ, 

hiểu nhân rõ quả, mong thoát khỏi luân hồi, đừng làm các điều ác, vâng 

làm các điều thiện, tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Dù thiên 

tư cao đến cách mấy cũng phải y theo đây mà hành. 

Ngoài ra, những khi có thời gian, có sức thì nghiên cứu hết thảy kinh 

luận cũng chẳng trở ngại gì. Cốt sao tùy phận tu trì trong chính gia đình 

mình thì chẳng cần gì phải cất dựng phòng ốc cho nhiều, lại phải sắp đặt 

nhiều  nhân  viên,  đây  kia  qua  lại  càng  phí  thời  gian.  Đấy  chính  là  cách 

tương kế tựu kế để hoằng pháp bậc nhất trong hiện tại vậy. 

*  Muốn  cầu  vãng  sanh  hãy  nên  buông  bỏ  thế  gian  này  cũng  như 

buông bỏ cái tâm cuồng vọng quá phận mong độ thoát chúng sanh giống 

như Bồ Tát. Tu cho chính  mình chính  là điều  Bồ  Tát phải  làm đầu tiên. 

Nếu chính  mình còn  là phàm phu,  lại toan đảm  nhiệm  việc ấy thì chẳng 

những chẳng thể độ người mà còn chẳng thể tự độ nữa! Không ít thiện tri 

thức thế  gian  mắc phải bệnh  này,  nhưng cứ cho  là  mình có tâm Bồ Tát. 

Phải biết rằng: [nếu có]  tâm ấy, phải cầu  vãng sanh trước đã  thì  mới có 

lợi  ích. Nếu  mình  là  Bồ  Tát thì chẳng cầu vãng sanh còn được, chứ nếu 

không thì tai hại chẳng nhẹ. Tâm cuồng vọng quá phận chính là chướng 

ngại lớn nhất đối với việc tu hành. Chẳng thể chẳng biết điều này. 

* Trong lúc kiếp trược thời loạn này, lẽ tất nhiên phải đề xướng nhân 

quả báo ứng và pháp môn Tịnh Độ mới hòng có lợi ích thật sự. Những kẻ 

ham  cao  chuộng  trội  kia  chỉ  sợ  những  pháp  ấy  mà  được  đề  xướng  thì 

tiếng tăm, giá trị của họ sẽ bị hủy hoại, nên thà để người khác chẳng hiểu, 

chứ chẳng chịu xuôi theo môn phong của chúng ta. 

Hãy  thử  hỏi  họ:  Đối  với  những  vật  bên  ngoài  dùng  để  điều  dưỡng 

sanh mạng, có thể nào cứ cố chấp vào một pháp chẳng chịu biến đổi cho 

thông suốt  hay chăng? Mùa  Hạ  dùng sắn  dây,  mùa Đông khoác áo cừu, 

đói  thì  ăn,  khát  thì  uống.  Mỗi  ngày  còn  phải  chọn  lấy  những  điều  thích 

nghi; thế mà đối với việc hoằng dương đạo pháp thì lại bất trí chẳng hợp 

lẽ như việc dưỡng sanh, vẫn còn bảo là thật sự muốn làm cho người khác 

được lợi lạc nữa ư? 

*  Sáng  lập  liên  xã  ắt  phải  thanh  tịnh,  thơm  sạch,  chủ  nhân  ắt  phải 

cung kính chí thành, chẳng thể là hạng người ngạo  mạn, mà cũng chẳng 

thể là người thiếu khí tượng, đức độ. Đối với mọi người đến tham dự đều 

phải đối đãi ôn hòa, cung kính, khiêm tốn. Lúc chưa niệm Phật cũng như 

lúc niệm Phật xong, đều chẳng được bàn chuyện nhà, có những yếu nghĩa 

nào  đáng  bàn  luận,  trình  bày  thì  hãy  bàn.  Nếu  không  ai  nấy  trở  về  chỗ 

mình. Những ai quá nhỏ tuổi hãy nên tự niệm ở nhà. Nếu thường đến liên 

xã, ở gần thì còn tạm được, chứ nếu đường  xa, chỉ e nảy  ý  ham  vui bên 

ngoài,  chẳng  thể  không  cẩn  thận.  Lập  liên  xã  bất  quá  chỉ  là  đề  xướng 

trong địa phương mà thôi, phải lấy việc niệm Phật tại gia là chính. 

* Người học Phật trước hết phải biết nhân quả, dè dặt, cẩn trọng mà 

xử sự.  Nếu đã có thể  dè dặt, cẩn  trọng thì tà  niệm  sẽ tự tiêu, chẳng đến 

nỗi  làm  điều  chẳng  đúng  pháp.  Nếu  trót  làm,  phải  cực  lực  đoạn  diệt  thì 

mới  là  tu  hành  chân  thật.  Nếu  không,  học  một  đường  làm  một  nẻo,  tri 

kiến càng cao, hành vi càng tệ. Đây chính là căn bệnh đã lậm vào xương 

tủy của những kẻ học Phật tự xưng là bậc thông gia ngày nay. Nếu có thể 

luôn  lấy  việc  tránh  lỗi  lầm  làm  điều  mong  mỏi  thì  cứ  học  một  phần  sẽ 

được một phần lợi ích thật sự. 

---o0o--- 

21. Luận về phú cường 



      *  Trung  Quốc  nghèo  hèn  là  vì  chẳng  tuân  theo  lễ  nghĩa  nên  mới 

nghèo  hèn  đến  thế  đó.  Thử  hỏi  nguyên  nhân  gây  nên  sự  nghèo  hèn,  có 

nguyên nhân nào ngoài chuyện tham ăn của đút lót, nhận của hối lộ khiến 

ngoại  nhân  hưởng  lợi  hay  không?  Ông  chưa  thấy  rõ  gốc  bệnh  nên  mới 

bảo  là  thuốc  chẳng  hiệu  nghiệm,  có  đáng  gọi  là  trí  chăng?  Nước  ngoài 

cường thịnh, nhưng nước họ nhỏ, nếu họ chẳng đồng tâm hiệp lực há có 

thể tự lập được ư? Trung Quốc mỗi người mỗi ý. Dù có đồng tâm đi nữa, 

nhưng ngoại nhân đem lợi ra nhử liền bị của đút lót xoay chuyển, chẳng 

những chẳng  đoái  hoài  gì  đến đất  nước và nhân dân,  ngay cả thân  mình 

cũng  chẳng  thèm  đếm  xỉa  đến  nữa.  Chẳng  phải  là  việc  phụng  hành  lễ 

nghĩa đã bị đánh mất đó sao? 

Xưa Lâm Văn Trung Công đánh đuổi quân Di đủ chứng thực điều ấy. 

Từ  đấy,  bất  cứ  việc  lớn  việc  nhỏ  gì,  không  việc  nào  lại  chẳng  vì  Trung 

Quốc  chu  toàn  cho  thành  tựu  chăng?  Người  Trung  Quốc  đa  phần  quên 

mất tám chữ (hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ) cho nên nước ngoài 

mới  hùng  mạnh  như thế,  Trung  Quốc  mới  yếu  hèn  đến  thế.  Nếu  như ai 

nấy  đều  giữ  gìn  lễ  nghĩa  thì  các  hàng  hóa  vô  ích  của  ngoại  quốc  không 

cách  nào tiêu  thụ được,  mỗi  năm  Trung Quốc sẽ tiết kiệm được cả  mấy 

ngàn  vạn  vạn  lạng  vàng  vậy.  Người  Trung  Quốc  mà  bệ  rạc  thì phải  nói 

thành thật là bệ rạc đến tột cùng... 

Ông tuy đọc sách hiểu đời nhưng chưa lãnh hội cái đạo đọc sách hiểu 

đời nên mới hỏi như vậy. Với tình thế hiện tại thì đề xướng nhân quả báo 

ứng, sanh tử luân hồi, và cải ác tu thiện, tín nguyện vãng sanh là cách vãn 

hồi kiếp vận, cứu quốc, cứu dân bậc nhất; đàm huyền thuyết diệu [so ra] 

vẫn kém hơn. Muốn cứu đời nhưng chính mình chẳng tận lực thực hành 

thì sẽ chẳng có hiệu quả thật sự. Từ chính mình lan ra cả nhà, từ một nhà 

lan đến cả ấp, từ mỗi ấp lan ra cả nước, một khi đã tạo thành nề nếp thì sẽ 

có  hiệu  quả  chẳng  lường  được.  Nếu  không  thì  dù  có  mơ  cũng  vẫn  khó 

thấy được! 

*  Gần  đây  những  người  làm  chuyện  lớn  phần  nhiều  là  trẻ  tuổi,  đa 

phần là lập dị, vọng ngoại, coi Nghiêu, Thuấn, Châu, Khổng chẳng ra gì. 

Kẻ chưa đắc chí bèn cuồng vọng lung lạc người. Kẻ đã đắc chí liền thành 

phường hại nước mọt dân. Vì thế thiên tai nhân họa xảy ra liên tiếp, vận 

nước nguy ngập, dân không lẽ sống. Học Phật cốt là để đối trị tập khí, cải 

ác hướng thiện. Nếu vô sự bèn miệt mài học Phật, nhưng hữu sự bèn gạt 

phăng  việc  học  Phật  sang  một  bên  thì  chỉ  mang  cái  tiếng  xuông,  trọn 

chẳng có mảy may lợi ích thật sự gì!   

---o0o--- 

22. Luận về cách dự phòng tai họa  



*  Với  tình  thế  hiện  tại,  chỉ  nên  tận  tâm,  còn  chuyện  họa  phước  cát 

hung trong tương lai chẳng thể dự đoán được. Nếu có thể chí thành niệm 

Phật, niệm Quán Thế Âm Bồ Tát ắt sẽ có sự chuyển biến âm thầm, chẳng 

đến nỗi vướng phải mối nguy hiểm lớn. Nếu chẳng dốc sức vào đây, dù 

vận dụng hết cơ mưu cũng vẫn khó đạt hiệu quả tốt đẹp bởi thế cục biến 

huyễn,  khó  thể  dự  liệu  nổi!  Những  kẻ  vinh  hoa,  phú  quý  hiển  hách  kia 

trong  chốc  lát  còn  bị  tiêu  tan  sạch  cả,  huống  hồ  gì  bọn  ta?  Khổng  Tử 

nói:  “Kẻ  chẳng  biết  mạng  thì  chẳng  thể  coi  là  quân  tử  được” ;  nhưng 

phải cực  lực tu  trì  thì  mới đáng  gọi  là Mạng được. Nếu biếng  nhác trây 

lười, tánh tình buông xuôi, dù đạt được hay mất đi cái gì thì cũng chẳng 

thể gọi là Mạng được! 

*  Tình  thế  hiện  nay  là  tình  thế  hoạn  nạn.  Dù  bảo  là  niệm  Phật  diệt 

được  túc  nghiệp,  nhưng  phải  sanh  lòng  hổ  thẹn  lớn  lao,  chuyển  đổi  cái 

tâm tổn người lợi mình, hành hạnh Bồ Tát lợi khắp chúng sanh thì dù túc 

nghiệp hiện ra, cũng sẽ đều nhờ Phật hiệu quang  minh trong Bồ Đề tâm 

để tiêu diệt hết sạch. Nếu trong đời trước hoặc trong xưa kia đã từng tạo 

nghiệp lớn, nay dù không làm ác, nhưng chỉ niệm Phật qua quýt, ơ hờ thì 

công chẳng thắng nổi tội, rất có thể mắc phải ác báo. 

Chẳng phải  là  niệm Phật  vô  ích, nhưng  vì  chưa phát Bồ Đề tâm,  mà 

ác nghiệp lại rộng lớn nên công niệm Phật chẳng áp đảo được ác nghiệp. 

Nếu  có  thể  phát  đại  Bồ  Đề  tâm  thì  như  vầng  mặt  trời  rạng  rỡ  giữa  hư 

không, sương móc tiêu lập tức. Người đời phần nhiều nửa đời tạo ác, sau 

mới sám hối đôi chút, do bởi chưa thể hoàn toàn không gặp phải ác báo, 

bèn nói Phật pháp chẳng thiêng, tu trì vô ích! Cư sĩ chẳng coi Quang tôi 

là người ngoài, cố nhiên Quang chẳng thể không cùng cư sĩ trình bày sơ 

lược  nguyên  do  ngõ  hầu  cư  sĩ  thoát  khỏi  đường  mê,  vượt  lên  bến  giác 

vậy! 

Hết phần 5 

---o0o--- 

Phần 6 

IX. Khuyên nhủ các thiện tín tại gia 

1. Dạy về luân thường đại giáo 



* Phải tận tánh học Phật mới có thể tận hết luân thường học Khổng. Phải 

tận hết luân thường học Khổng mới có thể tận tánh học Phật. Thử coi những 

bậc đại trung, đại hiếu và những vị phát huy tâm pháp của thánh hiền trong 

Nho Giáo xưa nay không vị nào là chẳng nghiên cứu kinh Phật sâu xa, ngầm 

tu thầm chứng. Hợp hai đạo Phật và Nho lại thì cả hai cùng tốt đẹp, tách ra 

thì  cả  hai  cùng  bị  tổn  thương;  bởi  lẽ,  người  trong  cõi  đời  không  ai  chẳng 

thuộc trong vòng luân thường, mà cũng không ai ra khỏi tâm tánh được. Để 

trọn vẹn luân thường tâm tánh ấy thì dùng “chẳng làm các điều ác, vâng làm 

các điều thiện” của nhà Phật để khắc kỷ, giữ lễ, ngăn lòng tà, giữ lòng thành, 

dùng “cha hiền, con hiếu, anh nhường, em kính” để hỗ trợ. Do vậy, cha con, 

anh  em  v.v...  dắt  dìu  nhau  cùng  trọn  vẹn  luân  thường,  tâm  tánh,  trừ  khử 

phiền hoặc huyễn vọng để khôi phục Phật tánh sẵn có. Chẳng những về thể 

là một, mà về dụng cũng chẳng có hai! 



*  Phải  biết  rằng  Phật  pháp  là  pháp  chung  của  cả  chín  pháp  giới,  không 

một ai là chẳng nên tu mà cũng không ai là chẳng thể tu nổi. Những kẻ nói 

Phật  giáo  vứt  bỏ  nhân  luân,  làm  hại  thánh  đạo  đều  là  những  kẻ  mù  chẳng 

thấy  hình  sắc  cứ  luận  càn.  Vì  sao  nói  như  thế?  Đức  Phật  đối  với  cha  dạy 

lòng từ, với con dạy lòng hiếu, với vua dạy lòng nhân, với bầy tôi dạy lòng 

trung, chồng xướng vợ theo, anh nhường, em kính. 

Với  những  lời  lẽ  hay  đẹp,  những  hành  vi  tốt đẹp,  không  điều  nào  kinh 

Phật  lại  chẳng  thuật  rõ  túc  nhân  hậu  quả,  tiền  nhân  hậu  quả.  Những  điều 

Phật dạy về lòng từ, lòng hiếu... giống với Nho Giáo, nhưng những điều đạo 

Phật dạy về nhân quả ba đời thì Nho giáo còn chưa bao giờ được nghe đến, 

huống hồ là “đoạn Hoặc chứng chân” và “viên mãn Bồ Đề, quy về pháp vô 

sở đắc”! Tiếc là những kẻ ấy chưa được biết đến, chứ nếu đọc kỹ, nghĩ chín, 

ắt sẽ khóc lóc, đau đớn, tiếng rền cả đại thiên thế giới, buồn thương vì tội lỗi 

báng Phật vậy! 



*  Muốn  học  Phật,  Tổ,  trước  hết  phải  giữ  pháp  Thánh  Hiền.  Nếu  như 

thiếu sót bổn phận, trái  nghịch  luân thường thì đã  là kẻ tội nhân danh giáo, 

còn làm đệ tử Phật sao được? Phật giáo tuy vượt ngoài thế pháp, nhưng gặp 

vua  nói Nhân,  gặp bầy tôi  nói Trung,  gặp cha  nói Từ, gặp con  nói  Hiếu, từ 

cạn  mà  lần  đến  sâu,  hạ  học  thượng  đạt (học  từ  những  điều  căn  bản,  thấp 

kém, nhưng đạt được những điều cao quý). Hãy đọc kỹ An Sĩ Toàn Thư, ắt 

sẽ biết được đại khái vậy! 



* Muốn làm Phật tử chân thật, phải bắt đầu làm chân Nho trước đã. Nếu 

đối với những sự như chí tâm thành ý, khắc kỷ, giữ lễ, giữ lòng kính, trọng 

lòng thành, hiếu đễ, vui vẻ, cung kính... mà chẳng thể tu tập, đôn đốc thì nền 

tảng  chẳng  kiên  cố,  học  Phật  sao  được?  Chọn  lấy  tôi  trung  trong  đám  con 

hiếu; kẻ tánh  hạnh trái  nghịch Nho phong  lẽ  nào  gánh  vác được gia  nghiệp 

của Như Lai, trên nối tiếp huệ mạng, dưới hóa độ chúng sanh cơ chứ? 

Phật  pháp  không  sự  gì  to  lớn  chẳng  bao  hàm,  không  điều  gì  nhỏ  nhặt 

chẳng  nêu  lên. Dù  là  pháp thế  gian  hay  xuất thế  gian, không  một pháp  nào 

lại  chẳng  thuộc  phạm  vi  của  Phật  pháp.  Những  kẻ  câu  nệ,  hủ  bại  trong  thế 

gian thường cứ bảo “xuất gia là trái nghịch luân lý”, họ đều là hạng chưa suy 

xét  thấu  đáo  đã  vội  hủy  báng,  sợ  mắc  nghẹn  nên  bỏ  ăn,  tự  chôn  vùi  tánh 

mạng, thật là đáng thương! 

Nếu có mở rộng được tầm mắt thì mới biết Phật pháp lưu truyền rộng rãi 

khắp  trong  ngoài  Trung  Hoa,  đạo  pháp  thạnh  hành  cả  hai  ngàn  năm  qua, 

được  rất  nhiều  vua  thánh,  tôi  hiền,  hào  kiệt,  vĩ  nhân  hộ  trì,  truyền  bá.  Lẽ 

đương  nhiên  đạo  ấy  phải  là  chân  đạo  mà  phàm  tình  chẳng  thể  suy  lường 

được nổi! Dù có bị một hai gã nho sĩ câu nệ, hủ bại bài xích, hay những tên 

vua bạo ác  hủy phá, rốt cuộc  hai tay  vẫn  không che  nổi  mặt  trời,  ngửa  mặt 

nhổ  lên  trời,  chỉ  càng  tự  phô  bày  cái  thấy  biết  kém  cỏi,  ít  ỏi  của  mình  mà 

thôi, tự lầm lạc gây tạo tội lỗi, chứ rốt cuộc Phật pháp có bị tổn hại gì đâu? 

Lại có kẻ bề ngoài làm ra vẻ chê bai Phật pháp, chứ bề trong lại thực sự 

tu chứng. Từ đời  Tống  đến  nay,  những bậc danh  nho không có ai  là chẳng 

như  vậy  cả!  Cho  nên  Quang  tôi  nói  “thành  ý  chánh  tâm  do  vậy  hãy  còn 

khiếm khuyết” thật đúng là lời bàn quyết định vậy! 



*  Đối  với  việc  học  Phật,  vốn  phải  trọn  vẹn  nhân  đạo  mới  hòng  hướng 

đến được. Nếu chẳng thật sự thực  hành  hiếu, đễ, trung, tín,  lễ,  nghĩa,  liêm, 

sỉ, dù có suốt ngày thờ Phật, Phật cũng chẳng gia hộ! Ấy là vì Phật giáo bao 

gồm hết thảy các pháp thế gian, xuất thế gian. Vì thế với cha nói Từ, với con 

nói Hiếu, khiến ai nấy đều tận hết bổn phận làm người, sau đấy mới tu pháp 

xuất  thế.  Ví  như  muốn  dựng  lầu  cao  vạn  trượng,  ắt  trước  hết  phải  đắp  nền 

móng kiên cố, khai thông đường nước thì lầu cao vạn trượng mới có thể xây 

lên  được,  mới  vĩnh  cửu  chẳng  hư  hoại.  Nếu  như  nền  móng  chẳng  vững,  ắt 

chưa xây xong đã sụp. 

Sách  Luận  Ngữ  nói:  “Tuyển  trung  thần  ư  hiếu  tử  chi  môn”  (chọn  tôi 

trung từ nơi con hiếu); học Phật cũng giống như vậy. Xưa kia, ông Bạch Cư 

Dị  hỏi Ô Sào Thiền Sư: “Thế nào  là đại  ý Phật pháp?” Sư dạy: “Đừng  làm 

các điều ác, vâng làm các điều lành”. Muốn học Phật pháp, phải khắc kỷ, dè 

dặt, việc gì cũng đều phải phát xuất từ cái tâm chân thật mà làm. Người như 

vậy mới đáng gọi là chân Phật tử. Nếu tấm lòng gian ác, lại toan mượn Phật 

pháp để tránh tội  nghiệp, có khác  gì trước đã  uống thuốc  độc, sau  lại  uống 

thuốc bổ, muốn cho thân thể khỏe mạnh, nhẹ nhàng, kéo dài tuổi thọ, phỏng 

có được chăng? 



*  Đại  trượng  phu  muốn  văn  chương  thiên  hạ,  công  nghiệp  vang  dội  vũ 

trụ,  nhưng  chẳng  thể  đoạn  Hoặc  chứng  chân,  liễu  sanh  thoát  tử  thì  chỉ  là 

chấp vào cái bên ngoài, bỏ sót cái bên trong, chấp cái Có tuy nó chỉ là đằng 

ngọn, bỏ đi cái Không dù nó chính là đằng gốc. Người đời ai có thể vẹn toàn 

được  mọi  việc,  chúng  ta  chỉ  nên  gắng  sức  giữ  vẹn  luân  thường,  tận  lực  tu 

Tịnh nghiệp là được, cần gì phải bận tâm đến điều gì khác nữa! 



*  Trộm  nghĩ  Nho  lễ  coi  trọng  cúng  tế  Xuân  Thu,  Thích  giáo  đặt  nặng 

việc quanh năm truy tiến. Nghĩ đến cái ân nguồn nước, cội cây mà thực hành 

cẩn thận, chu đáo việc truy tiến thì thế gian, xuất thế gian nào có gián đoạn 

chi? 



---o0o--- 

2. Luận về giáo dục gia đình 

  

* Gia đình muốn hưng thạnh, phải bắt đầu từ gia quy nghiêm chỉnh. Gia 

đình  gần  như  tan  nát  là  do  từ  đầu  đã  bỏ  phế  gia  quy.  Muốn  con  em  thành 

người,  phải  bắt  đầu  từ  hành  vi,  việc  làm  của  mình  sao  cho  đúng  phép  tắc 

hòng làm gương cho con em. Lý nhất định phải như thế! Như nay muốn bắt 

đầu  [giáo  dục  con  em]  ít tốn  công  sức  nhất,  trước  hết  hãy  nói  về  nhân  quả 

báo ứng khiến chúng tập thành tánh, mới hòng mai sau chúng chẳng đến nỗi 

làm  càn  quá  đáng.  Đây  thật  đúng  là  diệu  pháp  bậc  nhất  để  tề  gia,  dạy  con, 

khiến đời yên, dân hiền vậy. 



*  Con  em  có  nên  người  hay  chăng  chỉ  là  do  giáo  dục  trong  gia  đình. 

Phàm  đối  với  con  cái,  ngay  từ  nhỏ  phải  dạy  chúng  hiếu,  đễ,  trung,  tín,  cần 

kiệm, ôn  hòa, cung  kính, để khi chúng  lớn  lên đi  học đọc sách  mới có  nền 

tảng  để  hưởng  được  lợi  ích.  Nếu  như  từ  nhỏ  đã  dung  túng  thành  thói,  hãy 

khoan kể đến những đứa không thiên tư, không được học hành đàng hoàng; 

ngay cả những đứa có thiên tư, có học hành đàng hoàng cũng chỉ thành thợ 

gọt giũa chữ nghĩa, thành kẻ bại hoại trong cửa Nho mà thôi! 

Đời có kẻ tài ngang Bắc Đẩu, học rộng năm xe, nhưng hành vi, việc làm 

toàn  là  ỷ  mình  thông  minh,  độc  hại  sanh  linh,  hủy  diệt  đạo  nghĩa.  Những 

hạng  ấy  vốn  là  do  từ thuở  đầu  đã  thiếu  sự  giáo  dục  trong  gia  đình  mà  nên 

nỗi.  Văn  Vương  nghiêm  khắc  kể  từ  vợ  góa  cho  đến  anh  em  để  giữ  gìn  gia 

đình, đất nước; cũng như sách Đại Học nói muốn trị thiên hạ, quốc gia phải 

bắt đầu từ  “cách vật trí tri, thành ý chánh tâm” đều vì cùng  một  mục đích. 

Đấy  chính  là  bí  quyết  vô  thượng  để  dạy  con  người  trở  thành  thánh,  thành 

Hiền của đạo Nho. Bỏ điều này, cầu lấy điều khác thì đều toàn là tìm tòi nơi 

cái ngọn vậy! 



* Với tình hình hiện tại, ngay khi con cái biết nói, nhận biết sự vật, trong 

nhà hãy dạy con nhận biết mặt chữ trước. Mỗi tờ giấy chỉ viết một chữ, đừng 

viết cả hai mặt. Hạn định mỗi ngày mấy chữ, mỗi ngày học thuộc mặt những 

chữ đó xong lại bắt con nhận mặt toàn bộ các chữ đã học một hai lượt nữa. 

Chưa hơn  một  năm, con sẽ biết được nhiều chữ. Sau  này  lúc con đọc sách, 

phàm đọc qua chữ nào đều nhận biết được cả, chẳng đến nỗi có cái tệ miệng 

chỉ đọc làu làu [nhưng vẫn không biết chữ]. 

Tùy  theo  năng  lực  của  con,  sai  con  làm  những  việc  lặt  vặt  để  tập  tánh 

siêng  năng.  Đừng  cho  con  ăn  uống,  mặc  quần  áo  quá  sang  trọng.  Phàm 

những khi con phí phạm ngũ cốc và làm hư hỏng vật gì, chẳng cần biết vật 

ấy quý giá hay tầm thường thế nào, phải bảo cho con biết những vật ấy chế 

tạo chẳng dễ, cũng như nói đến những nghĩa lý bị tổn phước, giảm thọ v.v... 

Nếu con vẫn vậy, nhất định phải trách phạt, quyết chẳng bỏ qua. Có như thế, 

con sẽ tự kiệm ước, trọn chẳng đến nỗi xa xỉ, phung phí. 

Khi con đọc được sách, bảo con hãy đọc kỹ các sách Âm Chất Văn, Cảm 

Ứng v.v... thuận theo từng mặt chữ mà giảng giải. Hễ hành vi hằng ngày của 

con  là  tốt  lành,  bèn  chỉ  cho  con  thấy  điều  thiện  trong  hai  sách  ấy  để  khen 

ngợi. Nếu hành vi nào không tốt, bèn lấy những điều bất thiện trong hai sách 

ấy  để  quở  trách.  Như  vàng  đổ  khuôn,  như  nước  có  đê  ngăn,  lẽ  nào  chẳng 

thành  vật  dụng,  vẫn  cứ  chảy  lung  tung  như  cũ  ư?  Con  người  có  đúng  là 

người hay không là do từ nền tảng ấy. Chẳng giảng đến điều ấy, lại muốn trở 

thành con người vẹn toàn thì họa chăng thiên tư phải hơn cả Mạnh Tử! 

Đến  tuổi  đi  học,  đừng  cho  con  vào  học  ngay  những  trường  hiện  thời 

đang mở, hãy nên cho con học ở nhà vài năm trước đã. Mời một vị thầy học 

vấn,  đức  hạnh  đều  tốt  đẹp,  tin  sâu  nhân  quả  để  dạy  con  học  Tứ  Thư,  Ngũ 

Kinh. Đợi đến khi con  học được  mấy phần,  văn tự  lẫn  đạo  lý chẳng bị  lầm 

lạc  bởi  những  tà  thuyết,  tục  luận,  mới  cho  con  vào  học  những  trường  hiện 

thời  để  mở  rộng  tầm  mắt,  biết  suy  xét  việc,  chẳng  đến  nỗi  hành  động  trái 

thời, không cách gì tiến lên được! 

Làm được  như thế, đứa con  nào có  thiên  tư sẽ tự thành đạt, đứa  không 

thiên  tư cũng thành  người  lương thiện. Thật sự ra, những điều  lão tăng  hay 

nói  chẳng  ngoài  những  chuyện  “riêng  mình  thiện,  khiến  người  khác  cũng 

thiện, tự lợi, lợi người”! 



* Dạy con cái phải bắt đầu từ căn bản. Cái căn bản vừa nói đó chính là 

hiếu  với  cha  mẹ,  giúp  đỡ  mọi  người,  nhẫn  nhục,  chuyên  gắng,  dùng  chính 

thân  mình  dạy  dỗ  người  khác,  nêu  gương  đạo  đức.  Như  vàng  hay  đồng  đã 

nung chảy, nghiêng rót vào khuôn, khuôn ngay sẽ ra hình ngay, khuôn méo 

thành hình méo. Chưa đổ vào khuôn đã biết trước là sẽ lớn, nhỏ, dày, mỏng, 

huống hồ là khi đúc xong. 

Gần  đây,  nhân  tình  phần  nhiều  chẳng  biết  đến  điều  ấy,  thế  nên  những 

con  em  có  thiên  tư  đa  phần  ngông  cuồng,  bồng  bột,  kẻ  không  thiên  tư  lại 

ương  bướng,  hèn  kém.  Đó  là  vì  lúc  nhỏ  chẳng  uốn  vào  khuôn  phép,  như 

nước  đồng  sôi  đổ  vào  khuôn  hỏng  ắt  phải  thành  đồ  hư.  Kim  loại  vốn  chỉ 

một, nhưng đồ đúc ra sai khác nhau một trời một vực, tiếc thay! 

Phật  lấy  Vô  Ngã  làm  giáo.  Hiện  tại,  những  kẻ  có  chút  tri  kiến  thường 

nhìn  lên  tận  trời,  cứ tưởng  chỉ  có  nghĩa  lý  văn  tự  mới  là  Phật  pháp,  chẳng 

biết tu thân, tịnh tâm, diệt trừ ngã tướng, tận lực tu Định - Huệ ngõ hầu đoạn 

Hoặc chứng Chân là Phật pháp! 



* Trộm nghĩ: cha mẹ yêu con không gì chẳng quan tâm đến, chỉ trừ khi 

bị  bệnh  tật,  hoạn  nạn  mới  bớt  quan  tâm.  Con  trẻ  vừa  biết  nói  liền  dạy  nó 

niệm  danh  hiệu  nam  mô  A  Di  Đà  Phật  và  nam  mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát, 

khiến  cho  những  điều  kém  xấu  đã  vun  bồi  trong  đời  trước  của  nó  nay  nhờ 

thiện lực này ắt tai họa sẽ tiêu ngay khi chưa nảy mầm, được phước nhưng 

chẳng biết, không còn phải lo gì đến các hiểm nạn tai ương, bệnh tật, khổ sở 

v.v... 

Khi  con  vừa  hiểu  biết  đôi  chút,  liền  dạy  con  trung  thứ,  nhân  từ,  kiêng 

giết,  phóng  sanh  và  những  sự  tích  nhân  quả  ba  đời  rành  rành  ngõ  hầu  tập 

thành tánh, ngay từ lúc còn thơ đã chẳng dám giết hại tàn nhẫn các loài trùng 

kiến nhỏ nhoi, lớn lên quyết chẳng đến nỗi làm điều gian ác, khiến cha  mẹ, 

tổ tiên mang nhục lây! 



*  Con  em  có  tài  năng,  nếu  được  khéo  giáo  hóa  sẽ  dễ  trở  thành  người 

chánh trực; không khéo giáo hóa đa phần sẽ thành hạng bại hoại. Ngày nay 

dân không lẽ sống, nước nhà lắm nỗi gian nan, mấy phen chao đảo đều là do 

những kẻ có tài năng nhưng không được khéo dạy khiến mầm họa được ươm 

từ từ. Người không có tài, đương nhiên phải dạy họ thành thực; với người có 

tài càng phải nên dạy họ thành thực. 

Thế  nhưng thành  thực  vẫn có thể  là  giả  vờ. Thoạt đầu,  hãy thường  nên 

dạy dỗ  về  nhân quả báo  ứng  và  lẽ “con  người khởi tâm  động  niệm  gì,  mỗi 

mỗi  điều  thiên  địa  quỷ  thần  đều  biết  đều  hay  cả”,  khuyên  con  phải  đọc  kỹ 

các sách Âm Chất Văn, Thái Thượng Cảm Ứng, đừng cho rằng chúng không 

phải  là sách  Phật rồi  xem  thường.  Ấy  là  vì phàm  phu tâm  lượng thiển cận, 

nếu  dùng  những  lý  xa  xôi  lớn  lao  để  giảng  nói  sẽ  khó  thể  lãnh  hội  được. 

Những  sách  ấy  dù  già  hay  trẻ  nghe  đến  đều  được  lợi  ích  cả,  huống  hồ  là 

những người lấy việc chú trọng điều thiện làm thầy ư? 

Với tử thi, phân nhơ, rắn độc mà đức Phật còn dạy người quán để chứng 

A La Hán, số đó nhiều hơn hằng hà sa; huống hồ là những lời lẽ thiết thực, 

tồn dưỡng, cảnh tỉnh này [há nên xem thường] ư? 



*  Còn  thuộc  địa  vị  phàm  phu  chẳng  thể  không  bệnh  được,  nhưng  cũng 

chẳng  nên  bỏ  mặc  chẳng  trị.  Cách  trị  bệnh  tốn  ít  sức  nhất  lại  được  lợi  ích 

nhiều  nhất  là  lấy  bệnh  làm  thuốc.  Lấy  bệnh  làm  thuốc  nghĩa  là  chẳng  để 

bệnh  lụy  mình.  Chẳng  hạn  như  cái  bệnh  yêu  mến  con  cái  quyết  chẳng  thể 

đoạn được thì chẳng ngại gì dùng ngay sự yêu mến đó làm cái gốc khiến cho 

con  cái  khi  sống  làm  người  chân  chánh,  chết  đi  sanh  về  Tịnh  Độ.  Yêu  con 

như vậy là biến phàm tình thế gian thành thánh quả xuất thế gian. Nếu chẳng 

khéo sử dụng  lòng  Ái,  mặc lòng  nuông chiều con thì còn  hơn giết chết con 

cả trăm ngàn vạn ức vô lượng vô biên lần! Nước nhà diệt vong, nhân dân đồ 

thán  đều  là  do  những  kẻ  cha  mẹ  chẳng  hiểu  rõ  sự  tình  un  đúc  nên,  chẳng 

đáng buồn ư? 



*  Muốn  cho  con  cháu  chẳng  hướng  theo  nẻo  bại  hoại,  cùng  nhau  noi 

theo  chánh  đạo  thì  nên  lấy  các  sách  Cảm  Ứng  Thiên  Vựng  Biên,  Âm  Chất 

Văn  Quảng  Nghĩa  làm  kim  chỉ  nam.  Dù  những  làn  sóng  thế  tục  xấu  ác  có 

bủa  ngập  trời,  mây  đen  phủ  kín  mặt  nhật,  cũng  chẳng  đến  nỗi  chẳng  biết 

hướng về đâu, chìm đắm mất cả. 

Nếu  không,  dù  gió  lặng,  sóng  yên,  mặt  trời  soi  tỏ  cũng  khó  bảo  đảm 

không có nước xoáy ngầm, vào đó liền bị đắm chìm, huống hồ trọn chẳng có 

chuyện  gió  yên, sóng  lặng,  mặt trời soi thấy tỏ thế đạo  nhân tâm! Phải  biết 

nội dung hai chữ Âm Đức rất rộng. Thành tựu con em người ta, khiến chúng 

thành thánh thành hiền, cố nhiên thuộc về Âm Đức. Thành tựu con em mình 

khiến chúng thành  thánh, thành  hiền cũng là âm đức. Ngược  lại, khiến con 

em người ta bị lầm lạc đương nhiên là tổn âm đức; khiến con em  mình lầm 

lạc cũng tổn âm đức. Nếu vừa đủ khả năng lẫn đủ sức thì may mắn nào hơn! 

Nếu không, đối với những hành vi, ngôn ngữ hằng ngày trong gia đình, 

phải lấy việc thành thánh, thành hiền làm  đầu, đấy chính là dùng Tục để tu 

Chân.  Nay  cư  sĩ  dùng  thân  mình  thuyết  pháp,  xin  hãy  đem  ý  này  thiết  tha 

bảo cùng bè bạn và hết thảy người quen biết thì cũng là một cách để tự lập, 

lập người, tự lợi, lợi tha vậy! 



*  Nhà  Châu  mở  nước  là  do  ba  bà  Thái  tạo  lập  nền  tảng,  Văn  Vương 

thành thánh là nhờ thai giáo. Do vậy biết rằng: thế gian không có bậc thánh, 

bậc hiền là do đời thiếu những người mẹ thánh hiền mà nên nỗi! Nếu như bà 

mẹ nào cũng giống như ba bà Thái, dù con họ chẳng thành Vương Quý, Văn 

Vương,  Châu  Công,  cũng  hiếm  đứa  làm  bậy,  gian  ngoa.  Thế  nhưng  người 

đời chỉ biết yêu thương con cái, mặc tình nuông chiều thành thói, chẳng biết 

làm gương cho con. Đây chính là một điều đại bất hạnh của nước ta. 

Con người lúc còn nhỏ thường gần bên mẹ, nên chịu ảnh hưởng của mẹ 

rất sâu. Con gái ngày hôm nay sẽ là mẹ người khác trong mai sau. Muốn vun 

đắp  quốc  gia,  phải  lấy  việc  dạy  dỗ  con  gái  làm  nhiệm  vụ  cấp  bách.  Đừng 

bảo: “Con gái là con người ta, cần gì phải mất công lo lắng?” Phải biết rằng: 

Vì trời đất  mà tài bồi một kẻ lương dân biết giữ phận, không công đức nào 

lớn hơn. Huống hồ nếu một cô gái đức hạnh vẹn toàn, con cái cô ta ắt sẽ noi 

theo nề nếp tốt đẹp đó, còn gì vẻ vang hơn? 

Vả nữa, con dâu, cháu dâu mình chẳng phải là con gái nhà người đó sao? 

Muốn cho đất  nước quật cường, không có hiền  mẫu thì không có cách  nào 

hỗ trợ được cả. Đời không  mẹ  hiền thì chẳng  những  nước  không dân  lành, 

nhà  không  con  ngoan,  mà  ngay  cả  những  gã  thầy  chùa  bại  hoại  sống  bám 

vào Phật trong Phật pháp thảy đều do những bà mẹ bất hảo sanh ra. Nếu mẹ 

thật sự hiền, con sẽ trọn chẳng đến nỗi đớn hèn như thế. Tiếc thay! 



* Gia quyến của ông rất đông, khi các cô em dâu, em gái, con gái v.v... 

của ông đi học về, hãy đem những sự những nhân quả báo ứng và lợi ích của 

việc  niệm Phật bàn  luận cùng  họ,  ngõ  hầu ai  nấy  đều biết “trong tâm  mình 

đã tự biết thì tâm sẽ tương thông thiên địa quỷ thần cũng như sẽ tương thông 

với  từ phụ Di Đà”. Do  vậy,  họ sẽ đoạn trừ ác  niệm,  tăng trưởng chánh  tín, 

ngõ hầu hiện tại đáng làm vợ hiền, tương lai xứng làm hiền  mẫu khiến cho 

[nết  tốt]  đó  truyền  lan  trong  làng  xóm,  đấy  cũng  là  pháp  luân  căn  bản  để 

bình trị thiên hạ quốc gia. 

Bồ  Tát thuận  theo thế tục  lợi sanh, chẳng  bày  vẽ  phong cách riêng, đối 

bệnh cấp thuốc khiến cho ai nấy đều đúng đường về nhà mới thôi. Hiện tại, 

các phụ nữ trong chốn học đường đa phần lầm lạc sanh dị tâm, toan nắm lấy 

chánh  quyền,  chẳng  biết  tự  giữ  bổn  phận  giúp  chồng  dạy  con  chính  là  căn 

bản khiến thiên hạ thái bình. Bởi lẽ vương nghiệp nhà Chu bắt nguồn từ ba 

bà Thái. Ba bà Thái Khương, Thái Nhậm, Thái Tự là những bậc thánh trong 

hàng nữ nhân, họ chỉ chú trọng vào việc dạy con ngay từ lúc còn trong thai 

để ngầm giúp chồng. Người đời nay chẳng học theo gương đấy, những điều 

họ  toan  tính  đều  là  những  mưu  mô  tai  ác  khiến  thiên  hạ  loạn  lạc  biết  là 

chừng nào! 



* Người sanh trong thế gian phải có thiện ác phụ trợ mới hòng thành tựu 

được. Dù là bậc thánh trời sanh, vẫn cần phải có hiền mẫu, hiền thê phụ trợ 

đạo đức, huống hồ là những kẻ kém cỏi hơn ư? Do bà Thái Nhậm dạy con từ 

thuở  trong  thai  nên  Văn  Vương  sanh  ra  đã  có  thánh  đức.  Vì  thế  kinh  Thi 

khen  ngợi  chuyện  ngài  nghiêm  khắc  từ  vợ  góa  cho  đến  anh  em  để  giữ  yên 

gia đình, đất nước. Đấy chỉ là nói riêng về Văn Vương, chứ nếu luận về bà 

Thái  Tự, cố  nhiên  đức  hạnh của bà cũng bổ trợ cho đường  lối đạo đức của 

Văn  Vương,  như  hai  ngọn  đèn  cùng  chiếu  càng  thấy  sáng  rỡ,  hai  tay  cùng 

rửa mới được sạch sẽ. Cứ xem những lời ông Tư Trai khen ngợi tiếng thơm 

của các bà Thái Nhậm, Thái Tự ắt sẽ thấy rõ. 

Vì thế mới nói: đời ít người hiền là do đời thiếu mẹ hiền và vợ hiền vậy! 

Đó là  vì  vợ hiền sẽ ngầm  giúp chồng,  mẹ  hiền dạy con cái  ngay từ  lúc còn 

trong thai. Huống hồ mấy năm đầu tiên, luôn ở bên mẹ, được uốn nắn theo 

khuôn  mẫu  tốt  đẹp,  thường  được  răn  dạy,  tánh  tình  sẽ  ngầm  chuyển  biến, 

chẳng mong đợi mà được vậy. 

Tôi  thường  bảo:  “Dạy  con  gái  là  cái  gốc  để  tề  gia  trị  quốc”,  lại  cũng 

thường  nói:  “Quyền  trị  quốc  bình  thiên  hạ,  nữ  nhân  đã  nắm  giữ  quá  nửa!” 

chính là ý này. Bởi lẽ, kẻ có thiên tư cao được mẹ hiền un đúc, được vợ hiền 

giúp đỡ, ắt sẽ trở nên ý thành, tâm chánh, rạng đức sáng, chuyên chí nơi việc 

lành, lúc cùng thì riêng mình thiện, lúc đạt thì khiến thiên hạ cùng thiện. Dù 

là kẻ thiên tư bình thường cũng vẫn có thể tuân thủ quy củ, một bề giữ phận 

lương dân, trọn chẳng đến nỗi vượt lý trái phận, làm điều sai quấy, gian dối, 

khiến cha mẹ nhục nhã, gây hại cho đời. 

Tiếc cho người đời mơ màng chẳng dạy con gái tận hết luân thường, giữ 

bổn phận, hằng ngày chỉ lo trau chuốt, chẳng màng đến chuyện gì khác. Mai 

kia  làm  vợ  người  ta,  làm  mẹ  người  ta,  chẳng  những  chẳng  thể  giúp  chồng 

dạy con trở thành thiện sĩ, trái lại còn dạy con hóa thành kẻ ác. Bởi vậy mới 

nói: Đối với con gái, phải dạy họ chú tâm đến việc dạy dỗ con cái [mai sau]. 

Những  câu  tôi  đã  nói  như  “dạy  con  gái  là  cái  gốc  để  tề  gia  trị  quốc”  và 

“quyền  trị  quốc  bình  thiên  hạ,  nữ  nhân  chiếm  quá  nửa”  chính  là  lời  chân 

thật. 

Gần đây,  học  vấn phát triển  mạnh  mẽ, phụ  nữ đi  học đa phần bị  những 

giáo  viên  chẳng  biết  dạy  từ  cội  gốc  làm  cho  lầm  lạc.  Do  đó,  họ  chẳng  coi 

trọng  việc  tận  hết  luân  thường,  giữ bổn phận,  yên cửa  yên  nhà,  giúp chồng 

dạy con. Ai nấy đều muốn nắm lấy chánh quyền, làm trưởng quan, toan tính 

quá phận, tập thói cuồng  vọng, thật đáng than  vậy! Nếu  như có kẻ làm đầu 

cực lực đề xướng việc vun bồi trong gia đình khiến cho việc tu thân, tề gia, 

trị quốc, bình thiên hạ tự nhiên được hữu hiệu thì may mắn thay! 



* Phận làm con cố nhiên phải tỏ bày đức hạnh của cha mẹ. Để tỏ bày đức 

ấy phải chú trọng đến việc thân mình tự hành, bản thân phải khắc kỷ giữ lễ, 

ngăn tà, giữ lòng thành, biết sai liền sửa, thấy điều nghĩa bèn làm, hiểu nhân 

rõ  quả,  kiêng  giết,  phóng  sanh,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều 

thiện,  sanh  Tín,  phát  nguyện  trì  danh  hiệu  Phật,  tự  hành,  dạy  người  cùng 

sanh Tịnh Độ. 

Làm  được  như  vậy,  dù  người  ta  chẳng  biết  đến  đức  hạnh  của  cha  mẹ, 

nhưng do ngưỡng mộ đức hạnh của người ấy cũng sẽ ngưỡng mộ lây cả đức 

hạnh  của  cha  mẹ,  tổ  tiên  kẻ  đó;  cho  rằng  ông  bà  cha  mẹ  phải  ngầm  tu  đức 

hạnh đã lâu nên mới có được con cháu nối tiếp như thế. Nếu không, dù cha 

mẹ, tổ tông có đức tốt ai nấy đều biết, nhưng con cái không ra gì, người ta ắt 

sẽ đâm ngờ cha mẹ, tổ tông tuy có đức tốt, biết đâu lại có những điều ác ẩn 

giấu. Nếu không, sao từ cửa đức hạnh tốt đẹp lại nẩy sanh hạng con cháu tệ 

hại đến thế? 

Vì  thế, phải biết  rằng:  lập  thân  hành đạo chính  là biểu dương đức  hạnh 

của cha mẹ, tổ tông. Làm con phải chú trọng lòng kính, cẩn thận, dè dặt, tận 

lực thực hành như thế mới mong khỏi làm nhục lây bậc sanh ra mình! 



* Đời có hiền mẫu  mới có hiền nhân. Các thánh  mẫu đời xưa chú trọng 

thai giáo để un đúc bẩm chất con cái ngay từ thuở đầu, những mong tập quen 

thành  tánh.  Thế  gian  gọi  nữ  nhân  là  Thái  Thái  là  vì  ba  vị  thánh  nữ  Thái 

Khương,  Thái  Nhậm,  Thái  Tự  bà  nào  cũng  giúp  chồng  dạy  con,  mở  mang 

vương  nghiệp  tám  trăm  năm.  Cho  nên  mới  dùng  chữ  Thái  Thái  để  gọi  nữ 

nhân. Quang tôi thường nói: “Quyền bình trị thiên hạ, nữ nhân nắm hơn quá 

nửa”. Tôi còn thường nói: “Dạy con gái là cái gốc để tề gia trị quốc” hàm ý: 

tận hết đạo làm vợ, giúp chồng dạy con. 

Chẳng  như  nữ  lưu  ngày  nay,  đa  phần  chẳng  giữ  bổn  phận,  vọng  động 

muốn nắm lấy chánh quyền, làm đại sự, chẳng biết vun bồi ngay từ trong gia 

đình. Đấy đúng là: gom sắt cả chín châu vạn quốc cũng chẳng thể đúc nổi lỗi 

lầm  lớn ấy. Bởi  vậy, thế đạo nhân tâm  ngày càng suy đồi, tai trời vạ  người 

thấy  xảy  ra  liên  miên.  Tuy  những  tai  vạ  ấy  do  ác  nghiệp  đồng  phận  của 

chúng sanh cảm thành, nhưng thật ra cũng là do đánh mất sự giáo dục trong 

gia đình mà nên nỗi. 

Vì thế, kẻ có thiên tư quen thói cuồng vọng, người không thiên tư thành 

ra bướng bỉnh, sàm sỡ. Nếu như ai nấy đều được mẹ hiền uốn nắn thì người 

người đều thành thiện sĩ, cùng thì riêng mình thiện, đạt thì khiến người khác 

cùng thiện; sao đến nỗi trên không đạo để noi, dưới không pháp để giữ, thói 

tệ nảy sanh trăm mối, dân không lẽ sống vậy! 



* Chỉ cầu sao chẳng đói, chẳng rét, mơ chi phát tài cự vạn. Để vàng ròng 

đầy ắp  lại cho con, chẳng bằng dạy con  một quyển  kinh.  Tổ đức bị sứt  mẻ 

mới đáng chết thẹn, chứ tổ nghiệp bị sứt mẻ nào có thương tổn chi! 



* Con em nhà phú quý đa phần chẳng thành người, nguyên do là thương 

con  nhưng chẳng  hiểu đạo:  hoặc chỉ chú trọng đến tiền tài,  hoặc chỉ  lo cho 

con  ăn  mặc  sang  trọng.  Tiền  xài  mặc  sức  ắt  sẽ  đến  nỗi  ăn  bậy  thành  bệnh. 

Nếu cho đứa  này  giữ  tiền để sanh  lợi thì  những  đứa  kia chẳng  được  giữ sẽ 

oán hờn cha mẹ, sanh lòng đố kỵ với anh, em, chị em nào được giữ tiền. Đấy 

đều chẳng phải là cách để dạy con hiếu đễ. Nếu con gái có tiền, khi xuất giá 

ắt sẽ cậy tiền tự kiêu, hoặc khinh thường chồng, hoặc chẳng hiểu rõ sự việc, 

đem tiền giúp chồng làm việc quấy. 

Muốn cho con cái thành  hiền  nhân thì  hãy nên  bồi phước, chớ  nên tích 

cóp  tiền  tài.  Của  cải  là  gốc  họa.  Các  vị  từng  thấy  không  ít  người  tay  trắng 

làm  nên  đều  là  do  không  tiền  tự  mình  siêng  gắng  mà  được,  nhưng  nhà  đại 

phú gia chẳng mấy chốc gia sản trống rỗng. Vì thế cổ nhân nói:  “Để cho con 

 một  rương  đầy  vàng,  chẳng  bằng  để  cho  con  một  quyển  sách”.  Đọc  sách 

được thì đọc, không đọc được thì làm nghề nông, hoặc buôn bán, ai có nghề 

nấy để làm cái  vốn  lập thân  nuôi  gia đình. Con gái  nếu có tiền lại  hiểu đạo 

lý, lẽ cố nhiên tiền sẽ thành cái vốn để trợ đạo. Nếu chẳng hiểu đạo lý, tiền 

sẽ hại cô đó, hại luôn chàng rể, hại lây cả đến cháu trai, cháu gái! 



* Con người một đời thành bại đều là do sự tài bồi, tập tành dần dần lúc 

nhỏ mà ra. Ngươi đã thành thiếu niên phải biết tốt xấu, vạn phần chẳng được 

học theo thói đời, hãy nên học hiếu, học đễ, học trung hậu, thành thực. Đang 

lúc tuổi trẻ mạnh mẽ, cường tráng, hãy nỗ lực đọc sách. Phàm đọc qua sách 

nào, phải nghĩ xem những điều nào sách dạy là trọng yếu đối với con người 

thì thực hành theo đó; chứ nếu không chỉ là cố ngốn sách cho nhiều. 

Nếu những điều dạy trong các sách nói trên chẳng dễ lãnh hội thì những 

điều nói trong các sách như Âm Chất Văn, Cảm Ứng Thiên v.v... đều là nói 

trực  tiếp,  dễ  lãnh  hội;  hãy  nên  thường  đọc,  thường  nghiền  ngẫm,  sửa  lỗi 

hướng thiện. Lúc nhàn hạ, rất nên niệm A Di Đà Phật và Quán Thế Âm Bồ 

Tát để  mong  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  tăng  trưởng  phước  huệ,  đừng  nghĩ  là 

khổ sở. Cổ nhân nói: “Thiếu tráng bất nỗ lực, lão nhân đồ thương bi”  (Trẻ 

mạnh chẳng nỗ lực, già cả luống sầu thương!) Lúc này bỏ phí quang âm, về 

sau dù có nỗ lực cũng khó thành tựu! Bởi lẽ, tuổi trẻ đã qua, trí nhớ cùn quá 

nửa, học cái gì cũng phải dùng sức nhiều nhưng hiệu quả lại ít. 

Thứ  nhất  là  phải  làm  người tốt,  thấy  người  hiền  mong được bằng,  thấy 

kẻ chẳng hiền trong lòng tự cảnh tỉnh, 

Thứ hai là phải biết nhân quả báo ứng, nhất cử nhất động đừng mặc tình 

khoái  ý,  mà phải  nghĩ  việc  này có  lợi  ích  đối  với ta,  với  người thân,  người 

ngoài  hay  chăng.  Chẳng  những  làm  việc  gì  cũng  như  thế  mà  khi  khởi  tâm 

động  niệm  cũng  phải  thường  như  thế.  Khởi  tâm  lành  ắt  có  công  đức,  khởi 

tâm xấu ắt mắc tội lỗi. Muốn được báo tốt thì phải giữ tâm tốt. Nói lời lành, 

làm việc lành, lợi người lẫn vật, chẳng làm hại mình lẫn người thì mới nên. 

Nếu chẳng vậy, sao hưởng được báo tốt? 

Ví  như  đem  hình  xấu  đặt  trước  gương  sáng,  quyết  định  chẳng  thể  hiện 

bóng đẹp đẽ được. Ảnh được hiện so với hình xấu, trọn chẳng khác gì. Nếu 

ngươi quả thật hiểu sâu nghĩa này, tương lai nhất định thành một bậc chánh 

nhân quân tử, khiến  hết thảy  mọi  người đều tôn trọng,  yêu kính. Mong hãy 

suy nghĩ cẩn thận, nghĩ ngợi chín chắn thì thật là may mắn lắm! 



---o0o--- 

3. Khuyên nên tại gia hoằng pháp 



* Như Lai thuyết pháp hằng thuận chúng sanh. Gặp cha nói Từ, gặp con 

nói  Hiếu,  ngoài  tận  hết  luân  thường,  trong  tiêu  trừ  tình  lự.  Nếu  như  khôi 

phục được chân tâm vốn có thì gọi là Phật đệ tử, chứ nào có phải vì đầu tóc 

mà luận đâu! 

Huống  nữa,  quý  hương  (làng)  tuốt  trong  núi  sâu,  người  biết  pháp  ít ỏi. 

Kẻ cao minh vì chẳng thông ngôn ngữ nên đều chẳng đến đấy. Hãy cậy vào 

lòng thành ấy, kiệt lực học đạo, tu hiếu đễ, ngõ hầu cảm hóa xóm giềng. Trai 

giới thành lập, giết trộm dâm liền tiêu. 

Nghiên  cứu  kinh  luận  Tịnh  Độ  ắt  hiểu  yếu  đạo  xuất  thế.  Thọ  trì  An  Sĩ 

Toàn Thư sẽ hiểu khuôn mẫu tốt lành khiến cuộc đời thuần dịu. Dùng pháp 

môn Tịnh Độ khuyên dụ cha mẹ, dùng pháp môn Tịnh Độ dạy con và người 

thân bè bạn, chính là vì sanh tử đại sự đau đáu lo cho thân sau. 

Chẳng cần phải chọn riêng một nơi mà gia đình liền thành đạo tràng, cha 

mẹ, anh em,  vợ con, bằng  hữu, thân thích, người quen biết đều thành pháp 

quyến.  Tự  hành,  dạy  người,  miệng  khuyên,  thân  siêng  gắng  khiến  cho  mọi 

người cùng quy hướng Tịnh Độ, đều thoát khổ luân, đáng gọi là bậc cao tăng 

còn để tóc, là đệ tử Phật tại gia vậy! 



*  Hai  vị  lệnh  thân  hiện  còn  sống  thì  hãy  nên  dùng  những  cảm  ứng,  sự 

tích của pháp môn Tịnh Độ để thường giảng nói khiến họ phát tâm hoan hỷ, 

tin  nhận  phụng  hành.  Nếu  chẳng  coi  đấy  là  hiếu,  dù  có  tận  sức  làm  hết 

những điều thế gian coi là hiếu, rốt cuộc có ích lợi gì cho cha mẹ đâu? 

Vua Đại Vũ là đại thánh nhân, vẫn chẳng cứu được hồn [cha là] Cổn hóa 

thành  Hoàng  Nai (chữ  Năng  đọc  thành  Nai,  có  nghĩa  là  con  ba  ba  có  ba 

chân) sống trong Vũ Uyên. Thấy vậy chẳng nên kinh sợ, tỉnh ngộ mong dẫn 

dắt  thần  thức  cha  mẹ  cao  dự  hải  hội,  thân  cận  Di  Đà  hòng  chứng  được  vô 

lượng quang thọ vốn có sẵn trong tâm ư? 

Cư sĩ Chí Liên dù giỏi khổ hạnh, nhưng chỉ e với tông chỉ Tịnh Độ vẫn 

còn có điều chẳng biết, hoặc có tâm cầu chuyển nữ thân hoặc mong sanh vào 

chốn  an  vui  trong  đường  trời  người  nên  chẳng  thể  buông  xuống  triệt  để 

được, đến nỗi vô biên lợi ích bị mất cả vào điều vui thế gian nhỏ nhặt. Phải 

nên  thường  giảng  nói  khiến  cho  bà  ấy  chí  hướng  quyết  định.  Khuyên  một 

chúng sanh vãng sanh Tịnh Độ chính là thành tựu cho một chúng sanh thành 

Phật. Thành Phật rồi ắt độ vô lượng chúng sanh, công ấy bắt đầu từ ta, công 

đức lợi ích ấy há nghĩ bàn nổi chăng? 

Tự  mình  đã  tu  Tịnh  Độ,  lại  còn  phải  đem  pháp  môn  này  bảo  khắp  với 

mọi người: anh em, thê thiếp, con cái, bảo họ [các người] lẽ nào chẳng chịu 

phát tâm, đành bỏ mất lợi ích lớn lao này ư? Nếu thiên tánh của họ gần với 

pháp môn này thì còn gì tốt hơn! Nếu tánh họ hơi xa, giồi mài mãi56  cũng sẽ 

nhiễm  từ  từ,  dù  xa  cũng  thành  gần.  Đấy  đáng  gọi  là  lòng  yêu  mến  sâu  xa, 

đáng gọi là lòng từ rộng lớn. Bỏ tấm lòng từ ái này chỉ đáng gọi là hữu danh 

vô thật! 



* Thái phu nhân niên kỷ đã tám  mươi ba, phải thường khuyến dụ bà tín 

nguyện niệm Phật. Nếu bảo bà suốt ngày niệm Phật chỉ e bà làm không nổi. 

Trước đây đã toan lập cách trợ niệm ngay khi còn sống, nhưng nghĩ chưa ra. 

[Đến  khi]  Trấn  Thủ  Sứ  Vương  Duyệt  Sơn  đưa  mẹ  lên  thăm  núi,  [tôi  thấy] 

quyến thuộc của ông ta rất đông bèn tìm ra một cách trợ niệm rất tuyệt diệu, 

đã  trình  bày  sơ  lược  với  ông  ta,  nay  sẽ  thưa  cùng  các  hạ.  Dù  các  hạ  chẳng 

thực hành được cũng chẳng đến nỗi coi thường bỏ qua, đó cũng là đạo tự lợi 

lợi tha vậy. 

Trong  quyến  thuộc  của  các  hạ,  các  ông  con  trai  ai  nấy  đều  có  chức 

nghiệp, cố nhiên khó thể luôn luôn làm được. Nhưng các bà con dâu thì vô 

sự  thanh  nhàn,  những  kẻ  hầu  gái  như  các  bà  vú  v.v...  ắt  chẳng  có  việc  gì 

quan  trọng,  ông  nên  bảo  họ  căn  theo  đồng  hồ  suốt  ngày  ở  quanh  thái  phu 

nhân  lớn  tiếng  niệm  Phật  chừng  nửa  giờ.  Hết  lượt  bèn  đổi  phiên,  cả  ngày 

chẳng dứt tiếng niệm Phật. 

Thái phu nhân nếu niệm theo được thì càng tốt; bằng không thì chỉ nhiếp 

tâm lắng nghe suốt ngày, thường chẳng lìa Phật. Các người khác cũng chẳng 

mất sức, bởi lẽ cả ngày bất quá chỉ phải niệm  một lượt hay hai lượt, nhưng 

thời gian cách khoảng giữa hai lượt cũng khá dài. Bọn họ không có chuyện 

gì quan trọng, bèn  nhờ đấy  mà dốc  tận  lòng  hiếu,  gieo  thiện căn;  ngay đến 

bọn hầu gái cũng nhờ vào nhân này, gieo duyên xuất ly sanh tử. 

Từ nay trở đi, lấy cách này làm lệ thường; dù thái phu nhân tuổi thọ quá 

cao cũng chẳng được nửa chừng bỏ dở. Pháp này lợi ích chẳng thể nghĩ bàn. 

Phàm ai có tín tâm muốn thành tựu đạo nghiệp vãng sanh cho cha mẹ thì hãy 

nên khuyên họ làm theo cách này. 



* Mẹ ông tuổi cao nhưng với pháp môn Tịnh Độ chưa thể hiểu đúng, tu 

trì, hãy thường nói với mẹ về nỗi khổ luân hồi trong sáu đường, sự vui trong 

thế giới Cực Lạc. Người sanh trong thế gian siêu thăng cực khó, đọa lạc cực 

dễ.  Nếu  chẳng  vãng  sanh  Tây  Phương,  đừng  nói  là  nhân  đạo  chẳng  đáng 

nương cậy, dù sanh lên trời phước thọ thật lâu, một khi phước lực đã tận vẫn 

phải đọa lạc trong nhân gian như cũ và phải thọ khổ trong tam đồ ác đạo. 

Nếu chẳng biết  Phật pháp thì chẳng biết  làm sao được; còn  như  nay đã 

hiểu  đại  lược  Phật  pháp,  há  đành  nhường  mối  đại  lợi  ích  này  cho  người 

khác, tự mình cam tâm luân hồi trong lục đạo, thoạt ra thoạt vào, vĩnh viễn 

không có  ngày  giải thoát ư? Cứ  nói  như vậy,  may ra  mẹ sẽ phát khởi được 

túc thế thiện căn, tin nhận phụng hành. 

Bồ  Tát độ  sanh  tùy  thuận  cơ  nghi,  trước  hết  dùng  dục  để  nhử,  sau  mới 

khiến cho nhập vào Phật trí. Ông cực lực tu hạnh hiếu đễ, lại đem pháp môn 

Tịnh Độ khuyên lơn, hướng dẫn quyến thuộc của mình và hết thảy những ai 

hữu duyên cùng làm người trong hội Liên Trì thì công đức rất lớn. 



* Con hiếu thờ cha mẹ thì phải đặt cái gốc lên trước, đặt cái ngọn ra sau, 

nuôi  thân  cha  mẹ,  khai  đạo  tinh  thần.  Nếu  chỉ  biết  báo  bổ  công  lao,  phụng 

dưỡng  cho  cha  mẹ  an  nhàn,  lập  thân  hành  đạo  để  cha  mẹ  được  vẻ  vang, 

chẳng  biết  đem  đạo  thường  trụ  vô  sanh,  pháp  niệm  Phật  vãng  sanh  để 

khuyên dụ cha mẹ tu trì, khiến cho cha mẹ lúc sống niệm Phật hiệu, chết đi 

sanh về cõi Phật, giã biệt nỗi khổ sanh tử hư huyễn, hưởng thường trụ chân 

lạc, phụng sự Di  Đà, chen  vai cùng  hải chúng  nghe  viên âm, tam  Hoặc trừ 

sạch, thấy diệu cảnh, viên minh tứ trí, chẳng lìa An Dưỡng, vào khắp mười 

phương thượng cầu hạ hóa, rộng làm Phật sự, triệt chứng Phật tánh vốn sẵn 

có trong tâm, làm thuyền từ độ khắp mọi người trong biển khổ. 

Nếu  vậy  thì  đúng  là  thấy  nhỏ  quên  lớn,  được  gần  bỏ  xa,  chính  là  kiến 

giải hạn hẹp của kẻ hèn, chẳng phải là tầm nhìn rộng lớn của bậc thông đạt. 

Nếu như ông có thể làm cho mẹ hiền cũng giống như mình, cũng như quyến 

thuộc cùng thoát Sa Bà, đồng sanh An Dưỡng, đồng chứng vô lượng quang 

thọ,  đồng  hưởng  pháp  lạc  tịch  quang,  đồng  làm  pháp  vương  tử của  Phật  A 

Di Đà, đồng làm đại đạo sư của trời người thì mới là trọn hết tấm lòng hiếu 

tử, mới xứng với công cha mẹ nuôi dạy. Đấy mới đúng là hiếu từ nuôi dạy, 

chứ chẳng phải như thế gian nói hiếu từ nuôi dạy đâu! 



*  Hành  đạo  hiếu  thì  không  còn  gì  lớn  hơn  được  nữa,  hết  thảy  các  điều 

lành  không  gì  chẳng  thâu  tóm,  nhưng  đạo  hiếu  có  thế  gian,  xuất  thế  gian, 

lớn, nhỏ, bổn, tích sai khác. 

Đạo hiếu thế gian là chăm nom, phụng dưỡng cho cha mẹ được yên ổn, 

đón trước ý khiến cha mẹ vui vẻ, cho đến lập thân hành đạo để dương danh 

hậu thế. Dù lớn nhỏ khác nhau nhưng đều là chuyện thuộc về mặt sắc thân; 

dẫu  cho  đại  hiếu  ngút  trời,  rốt cuộc  chẳng  ích  lợi  gì  cho  tâm  tánh,  sanh  tử 

của cha mẹ cả! Đúng là chỉ uổng công đuổi theo cái ngọn, chẳng xét đến cái 

gốc. Huống hồ là sát sanh để dâng lên cha mẹ hay để cúng tế khiến cho cha 

mẹ càng bị oán thù kết chặt, mãi mãi phải đền trả chẳng ngơi ư? 

Đạo  hiếu  xuất  thế  gian,  xét  về  mặt  Tích  cũng  giống  như thế  gian  chăm 

nom, phụng dưỡng... cho  đến  lập thân  dương danh,  nhưng cái  gốc  là khiến 

cho  cha  mẹ  huân  tu  đại  pháp  của  Như  Lai.  Cha  mẹ  còn  sống  thì  khéo  léo 

khuyên  dụ  sao  cho  cha  mẹ  ăn  chay  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương.  Ăn 

chay  ắt  chẳng  tạo  sát  nghiệp,  vừa  diệt  được  túc  ương.  Niệm  Phật  thì  ngầm 

thông  Phật  trí,  thầm  hợp  diệu  đạo.  Nếu  quả  thật  tin  sâu,  nguyện  thiết  cầu 

sanh  Tây  Phương,  ắt  đến  lúc  lâm  chung  được  Phật  tiếp  dẫn,  gởi  thân  nơi 

chín phẩm sen. Từ đấy siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, mãi mãi xa 

lìa các khổ trong chốn Sa Bà, thường hưởng các sự vui trong chốn Cực Lạc. 

Cha mẹ đã khuất bèn thay cha mẹ dốc sức tu Tịnh nghiệp, chí thành hồi 

hướng cho cha mẹ. Nếu tâm thật sự chân thiết, cha  mẹ sẽ được lợi ích; nếu 

chưa  vãng  sanh  liền  được  vãng  sanh.  Nếu  đã  vãng  sanh,  phẩm  sen  sẽ  cao 

thêm. Đã phát tâm được như thế thì sẽ tương ứng với bốn hoằng thệ nguyện, 

khế hợp Bồ Đề giác đạo; há đâu chỉ riêng cha mẹ được lợi ích mà công đức 

thiện căn, phẩm vị đài sen của chính mình cũng sẽ cao siêu thù thắng! 

Huống  lại dùng chính thân  mình  thuyết pháp khiến cho khắp  mọi đồng 

luân cùng phát lòng hiếu thuận. Đạo hiếu ấy mới là thật nghĩa rốt ráo, chẳng 

phải như thế gian chỉ mong lợi lạc cho sắc thân và đời này, bỏ qua tâm tánh 

và đời sau chẳng buồn bàn tới! Vì thế biết rằng đạo Phật  lấy  hiếu  làm  gốc. 

Do  đó,  kinh  Phạm  Võng  dạy:  “Hiếu  thuận  với  cha  mẹ,  sư  tăng,  Tam  Bảo. 

 Hiếu thuận là pháp chí đạo. Hiếu gọi là Giới”’. 

Lại như trong các giới Giết - Trộm - Dâm - Dối, kinh đều nói phải sanh 

tâm  từ  bi,  tâm  hiếu  thuận.  Trong  giới  “Chẳng  thực  hành  phóng  sanh,  cứu 

mạng”, kinh Phạm Võng dạy:  “Hết thảy người nam là cha ta, hết thảy người 

 nữ  là  mẹ  ta,  đời  đời  chẳng  lúc  nào  ta  chẳng  sanh  ra  từ  họ.  Vì  thế  lục  đạo 

 chúng sanh đều là cha mẹ ta, giết chúng sanh để ăn thịt chính là giết cha mẹ 

 mình”.  Bởi thế mới nói đạo Hiếu của Phật giáo gồm khắp tứ sanh lục đạo từ 

vô thỉ  trước đến tận  vị  lai sau, chẳng thể  đem chuyện chỉ biết  một đời  một 

thân ra so sánh được. Biết vậy rồi mà chẳng kiêng giết phóng sanh, ăn chay 

niệm  Phật  thì  làm  sao  trọn  hết  được  đạo  hiếu  chí  cực  không  chi  hơn  được 

nữa đây? 



*  Tự  mình  đã  tu  trì  Tịnh  nghiệp  thì  cũng  phải  nên  dạy  hết  mọi  người 

quen biết cùng tu Tịnh  nghiệp. Nên dựa theo  phần  Phổ  Khuyến Môn  trong 

sách  Long  Thư  Tịnh  Độ  khiến  cho  ai  nấy  tùy  phần  tùy  sức  gieo  thiện  căn 

chẳng  thể  nghĩ  bàn  này.  Đã  muốn  đem  pháp  này  dạy  người  thì  nên  dạy  từ 

thân đến sơ,  nỡ  nào để  thê thiếp, con cái  chẳng được  hưởng  lợi  ích  này ư? 

Văn Vương  nghiêm  nhặt  với  vợ  góa cho  đến  huynh đệ để  giữ  yên  nhà cửa 

đất  nước.  Đạo  tự  hành,  dạy  người  thế  gian,  xuất  thế  gian  không  pháp  nào 

chẳng vậy! 



*    Tự  mình  cải  ác  tu  thiện,  nhất  tâm  niệm  Phật;  phàm  hết  thảy  người 

thân đều là kẻ hữu duyên, cũng nên dạy họ pháp này. Với những người phản 

đối, hãy khởi tâm thương xót, đừng bắt buộc họ phải làm. Cứ đè đầu bò bắt 

gặm  cỏ  thì  vạn  vạn  phần  chẳng  làm  được!  Nếu  bảo:  “Tôi  nhất  tâm  niệm 

Phật, các sự chẳng bận tâm đến nữa” thì chẳng những là bị trở ngại nơi pháp 

thế  gian,  mà  cũng  chẳng  hợp  với  Phật  pháp.  Làm  đúng  với  địa  vị  thì  mới 

nên. 

Khuyên  người  niệm  Phật tu  hành dĩ  nhiên là công đức  bậc  nhất,  nhưng 

dưới  đến  vợ  con,  trên  lên  cha  mẹ,  ông  bà  đều  phải  nên  khuyên  nhủ.  Nếu 

chẳng thể khéo léo dùng phương tiện khuyên nhủ gia đình, khiến cho quyến 

thuộc  mình  cùng  được  hưởng  lợi  ích  chẳng  thể  nghĩ  bàn  liễu  thoát  sanh  tử 

ngay trong đời này thì chính là bỏ gốc theo ngọn, chỉ biết lợi người ngoài mà 

chẳng biết làm lợi cho người thân, có nên chăng? 



* Với những người trong nhà, vào những khi nhàn hạ vô sự, hãy dùng lời 

lẽ khúc chiết, uyển chuyển tỏ bày tận lý khiến tâm người nghe biết được lẽ 

phải trái, nên, không nên; vô hình trung ắt sẽ khiến cho tâm thức người nghe 

được mài giũa giần, nhiễm dần mà chuyển biến. 

Còn  như khi cái tánh  ngu bướng,  ngạo  nghễ của  người ấy trỗi dậy,  nếu 

thấy đối trị được thì  hãy dùng  những danh ngôn chí  lý để ôn  hòa bình tĩnh 

đối trị. Nếu không được thì cứ mặc kệ, đừng động đến kẻ ấy nữa, đợi khi kẻ 

ấy hết nóng, lại ôn hòa, bình tĩnh cùng kẻ ấy bàn luận khúc nhôi, lâu dần kẻ 

ấy cũng bị cảm hóa. Trọn chẳng nên dùng đến những phương cách bắt buộc, 

mạnh mẽ, dữ dội... 



*  Nay  là  lúc  pháp  nhược  ma  cường,  muốn  hộ  trì  Phật  pháp  thì  ở  ngoài 

đời dễ hơn, làm Tăng sẽ khó. Nếu các hạ nghiêm trì năm giới, chuyên niệm 

Di Đà, khắc kỷ, giữ lễ, lời nói tương xứng hành vi, sau đấy lại rộng khuyến 

hóa, chỉ dạy  nhằm  lợi khắp quần sanh, đừng cậy  mình  làm thầy  mà tự cao, 

chẳng  được  nhận  tiền  tài  để  hưởng  thọ.  Ở  nhà  thì  dạy  cho  cả  nhà,  ra  đại 

chúng bèn vì đại chúng trình bày rõ khiến ai nấy đều ngưỡng mộ đức mà tin 

theo  lời  mình.  Đấy  gọi  là  thân  đã  chánh  thì  chẳng  ra  lệnh  mà  người  hành 

theo, lấy thân mình làm gương, hễ gió thổi qua là cỏ phải rạp xuống. 



* Tôi hay viết câu liễn như sau: 

 Xả Tây Phương tiệp kính, cửu giới chúng sanh thượng hà dĩ viên thành 

 Phật đạo?  

       Ly  Tịnh  Độ  pháp  môn,  thập  phương  chư  Phật  bất  năng  phổ  lợi  quần 

 manh.  

(Bỏ  đường  tắt  Tây  Phương,  cửu  giới  chúng  sanh  dùng  chi  viên  thành 

Phật đạo? 

Rời pháp môn Tịnh Độ, mười phương chẳng thể lợi khắp quần manh) 

Các  hạ  hãy  khởi  phát  đại  dũng  mãnh,  phát  đại  tinh  tấn  gánh  vác  pháp 

này. Dùng  những  ngôn  luận  hoằng dương  Tịnh Độ  xứng  với căn cơ của cổ 

nhân  để bảo ban  làng  xóm, sống  trong trần  lao chẳng  nhiễm,  tu Chân  ngay 

trong cõi  Tục thì  mới  hợp  với  ý  nghĩa “viên dung,  vượt thoát khỏi danh  và 

mạng” vậy. 



---o0o--- 

4. Khuyên nên sống trong cõi trần học đạo 



* Niệm  Phật dĩ  nhiên  quý tại chuyên  nhất;  nhưng cư sĩ trên có cha  mẹ, 

dưới  có  vợ  con,  ngoài  lo  toan  tính  mong  cầu  giàu  sướng,  thật  chẳng  thích 

hợp  [để  xuất  gia].  Đối  với  những  việc  bên  trong  cần  nên  làm  thì  hãy  gắng 

sức làm, bất tất phải bỏ sạch  hết thảy  mới là tu hành. Nếu bỏ sạch  hết thảy 

nhưng  vẫn  nuôi  dưỡng  cha  mẹ,  vợ  con  chẳng  thiếu  sót  thì  cũng  được.  Nếu 

không là trái với đạo hiếu, tuy bảo là tu hành nhưng lại trái nghịch với Phật 

pháp. Điều này chẳng thể chẳng biết. 

Lại phải  nên dùng  những  lợi  ích của pháp  môn Tịnh Độ để khuyên  lơn 

cha  mẹ,  khiến  họ  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương.  Nếu  họ  tin  nhận  phụng 

hành,  lúc  lâm  chung  nhất  định  được  vãng  sanh.  Một  phen  được  vãng  sanh 

bèn siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, cao dự hải hội, thân cận Di Đà 

thẳng  cho  đến  khi  thành  Phật  mới  thôi.  Đạo  hiếu  thế  gian  sao  sánh  bằng 

được! 

Nếu lại còn có thể đem điều ấy bảo ban cho khắp mọi người biết khiến 

cho cha mẹ người nào cũng đều được vãng sanh thì công đức giáo hóa quy 

về mình, khiến cho phẩm vị liên đài của cha mẹ và của mình đều được tăng 

cao.  Kinh  Thi  chép:  “Hiếu  tử  bất  quỹ,  vĩnh  tứ  nhĩ  loại”  (con  hiếu  chẳng 

thiếu  thốn,  [trời]  luôn  ban  thưởng  cho  các  ngươi).  Muốn  hiếu  với  cha  mẹ, 

hãy nên suy nghĩ sâu xa rồi tận lực thực hành. 



*  Hoàn  cảnh  của  mỗi  người  vạn  phần  chẳng  giống  nhau;  xét  đến  hoàn 

cảnh của ông, thật sự là ở tại gia có lợi ích lớn hơn, nếu xuất gia chỉ được lợi 

ích  nhỏ.  Ông  nhờ  tổ  nghiệp  tạm  sanh  sống  được,  trên  còn  mẹ  già  để  thờ, 

giữa có anh em để nhờ cậy, trong nhà có vợ hiền, dưới gối chưa có con cái 

gì.  Bác cả nhà ông  hơi tin  Phật pháp, chú  ba, chú tư cũng chẳng chống đối 

đạo pháp chi lắm, ông ở nhà dốc sức tu tịnh nghiệp cũng có thể hướng dẫn 

bà cụ phát lòng tin niệm Phật, cầu được liễu thoát, lại cũng có thể giúp anh 

em ở ngoài lo liệu việc nhà, cũng như xướng xuất vợ con, em dâu v.v... cùng 

tu Tịnh nghiệp để làm kế sách cùng thoát luân hồi. 

Ngoài ra còn tùy duyên khai thị, hướng dẫn xóm giềng, thân thích. Vậy 

thì nhà  mình biến thành  đạo tràng,  mọi  người: thân  mẫu, anh, em,  vợ, con, 

cháu,  xóm  giềng,  bằng  hữu  đều  thành  pháp  quyến;  tùy  sức  tùy  phần,  thân 

làm,  miệng  khuyên,  khiến  cho  cả  miền  Vĩnh  Gia,  những  kẻ  lạc  đường, 

những người thuộc tà kiến chủng tánh đều được nạp vào lò luyện pháp môn 

Tịnh Độ viên đốn chí cực lớn lao, luyện thành pháp khí, cùng tu tịnh nghiệp, 

tương  lai  cùng  ngự  Liên  Bang,  cùng  chứng  Bồ  Đề.  [Lợi  ích  như  thế]  vẫn 

thua việc ông xuất gia làm tăng, bỏ mẹ đi xa, khiến người nhà hờn oán thiếu 

người nương dựa, mẹ ôm lòng phiền con hay sao? 

Vả nữa, tất cả những kẻ chẳng hiểu đạo lý đến nơi đến chốn ắt sẽ trở mặt 

chê  Phật  pháp  trái  nghịch  thế  đạo,  lầm  lạc  hủy  báng,  khiến  cho  bọn  họ  tạo 

khẩu nghiệp phải đọa ác đạo, chưa thấy ích gì mà trước đã tạo nên sự tổn hại 

lớn lao vậy. Huống chi mẹ ông đã chẳng bằng lòng, há chẳng nên tuân theo 

ý mẹ, vẫn cứ ôm ấp tấm lòng đó ư? Nếu mẹ ông chẳng chấp thuận cho ông 

tu  hành  thì  xuất  gia  còn  chấp  nhận  được,  nay  mẹ  ông  hoan  hỷ  cho  ông  tu 

hành, sao lại muốn bỏ mẹ để tu hành? 

Trong  Phật  pháp,  lục  độ  vạn  hạnh,  các  thứ  công  nghiệp  đều  vì  lợi  ích 

chúng sanh. Ông không xuất gia ắt sẽ lợi ích rất lớn cho mẹ. Chỉ riêng một lẽ 

đó  đã  rất  nên  thuận  theo  lòng  mẹ,  cứ  ở  nhà  học  đạo  khiến  mẹ  quen  thấy, 

chẳng  mong  mẹ  tin  tưởng  mà  tự  nhiên  mẹ  tin  tưởng,  không  công  đức  nào 

lớn hơn; huống hồ nào phải chỉ lợi ích riêng cho một mình mẹ ông thôi đâu! 

Thêm nữa, mẹ không bằng lòng cho xuất gia thì đừng nghĩ tới chuyện ấy 

nữa. Bởi lẽ trong giới luật nhà Phật, cha mẹ chẳng cho phép xuất gia, cứ tự ý 

mình  đi  xuất  gia,  nhà  chùa  sẽ  chẳng  cho  phép  xuống  tóc  và  thọ  giới  v.v... 

Không vậy, cả thầy lẫn trò đều mắc tội! 



*  Hiện tại  mọi  ngăn cấm đều  rỡ bỏ cả, người  tại  gia  nghiên cứu, tu tập 

nhiều như rừng, người được lợi ích sanh Tây Phương cũng thường thấy, cần 

gì phải xuất gia bỏ cha mẹ? Chuyện ấy Quang tôi tuyệt đối chẳng tán thành. 

Căn cứ trên thực tế mà nói, trong hiện tại tu tại gia tốt hơn. Vì sao vậy? Vì 

đối với hết thảy đều vô ngại. So với người tại gia, người xuất gia bị chướng 

ngại  nhiều  hơn;  bởi  thế,  nếu  không  phải  là  người  phát  tâm  chân  thật,  ắt  sẽ 

thành phường hạ lưu, vô ích đối với Phật pháp, nhục lây đến Phật. 



*  Nếu  muốn  xuất  thế  thì  chẳng  cần  gì  phải  tách  ra  ở  riêng,  chỉ  y  theo 

ngôn giáo của Phật, đối trị phiền não tập khí sao cho hết sạch mới thôi. Tuy 

thân trong cảnh tục, chẳng ngại gì đoạn Hoặc chứng Chân, liễu sanh thoát tử 

tiến đến Phật Quả. Như cư sĩ Duy Ma bên Tây Thiên và các vị Phó Đại Sĩ, 

Lý Trưởng Giả, Bàng Cư Sĩ v.v... trong cõi này. Nếu tự lực chẳng đủ, đã có 

pháp cậy nhờ Phật từ lực vãng sanh Tây Phương để nương tựa. Há phải đâu 

ai nấy đều phải bỏ tục xuất gia mới đúng là đệ tử Phật ư? 



*  Cư  trần  học  đạo,  tu  chân  ngay  trong  cõi  tục  thì  bậc  đạt  nhân  danh  sĩ 

hay kẻ ngu phu, ngu phụ đều làm được cả. Gắng sức tu trì, với những thứ hệ 

lụy  của  đời  tại  gia  hãy  tưởng  như  bóng  gậy,  tiếng  hét57    phải  đương  đầu, 

hằng sanh tâm nhàm lìa, luôn sanh chí vui thích58 , lấy bệnh làm thuốc, biến 

tắc thành thông, trên chẳng khiến cao đường59 buồn bã, dưới là vợ con chẳng 

mất nơi nhờ cậy, lại còn khiến cho hết thảy những ai thấy biết nhờ đó sẽ tăng 

trưởng lòng tin trong sạch, còn gì vui hơn! 



* Người sống trong thế gian chẳng thể không làm gì cả, chỉ nên trọn hết 

bổn  phận,  chẳng  dòm  dõi  chi  đến  chuyện  ngoài  bổn  phận.  Sĩ,  nông,  công, 

thương, ai nấy chăm  lo  nghề  mình  làm cái gốc để  nuôi thân,  nuôi  gia đình, 

tùy phận, tùy  lực, quyết chí cầu sanh  Tây  Phương. Nếu có sức thì  với  việc 

lành  sẽ  bỏ  của,  hoặc  giúp  lời  nói  để  tán  trợ.  Nếu  không,  phát  tâm  tùy  hỷ 

cũng thành công đức, dùng  đấy để vun bồi ruộng phước  làm trợ hạnh  vãng 

sanh. Như thuận nước căng buồm, lại thêm chèo lái đến được bến bờ, chẳng 

sướng lắm ư? 



* Nếu là bậc đại thông gia thì Thiền - Tịnh song tu, nhưng phải lấy Tịnh 

Độ  làm  chủ.  Nếu  là  người  căn  cơ  trung  bình  thì  cũng  chẳng  cần  phải  xem 

khắp  kinh  sâu  luận  rộng,  chỉ  cốt  sao  chẳng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các 

điều  thiện,  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  là  được.  Người  ấy 

chẳng buông bỏ gia nghiệp mà vẫn kiêm tu pháp xuất thế. 

Tuy  tựa  hồ  là  cách  tu  tầm  thường  không  gì  lạ  lùng  cả,  nhưng  lợi  ích 

chẳng thể nghĩ bàn. Bởi lẽ, ngu phu, ngu phụ cắm cúi niệm Phật là đã ngầm 

thông Phật trí, thầm hợp diệu đạo. So ra, lợi ích nhiều hơn hẳn bậc đại thông 

gia suy lường, phỏng đoán, cứ suốt ngày vắt óc phân biệt. Bởi thế, ngu phu, 

ngu  phụ  niệm  Phật  dễ  được  lợi  ích,  bậc  đại  thông  gia  nếu  toàn  thân  buông 

xuống  được  hết  sẽ  dễ  được  lợi  ích,  chứ  nếu  cứ  suy  dò  nghĩa  lý  sẽ  chẳng 

được  lợi  ích;  trái  lại  còn  thành  bệnh,  chưa  đắc  bảo  là  đắc,  có  kẻ  trở  thành 

cuồng dại nữa. 

Một pháp tham thiền, con người hiện tại chẳng nên học; dù có học cũng 

chỉ thành văn tự tri kiến60 , quyết chẳng thể đốn minh tự tâm, tự thấy tự tánh. 

Vì sao vậy? Một là thiếu thiện tri thức chỉ dạy, quyết trạch; hai là người học 

chẳng  hiểu căn cội của  Thiền. Mang tiếng tham thiền  nhưng thật  ra  là  hiểu 

lầm. 



* Đối với việc thọ giới, nếu thiện nam tử xuất gia làm tăng thì phải vào 

chùa tập tành oai nghi mới biết quy củ chốn tùng lâm. Giữ đúng oai nghi của 

Tăng  thì  du  phương  hành  cước61  trọn  chẳng  trở  ngại  gì.  Nếu  không,  mười 

phương tùng lâm không trụ nơi nào được cả. 

Nếu người nữ tại gia, cửa nhà khá giả, thân có thể tự làm chủ, đến chùa 

thọ  giới cũng chẳng  phải  là không được. Còn  nếu  như gia cảnh cùng quẫn, 

cần gì phải làm vậy. Chỉ cần đối trước Phật, khẩn thiết chí thành sám hối tội 

nghiệp  trong  vòng  bảy  ngày,  tự  thệ  thọ  giới.  Đến  ngày  thứ  bảy,  đối  trước 

Phật xướng rằng: “Đệ tử con tên là... thề thọ năm giới, làm mãn phần ưu-bà-

di (ưu-bà-di  Hán  dịch  là  Cận  Sự  Nữ,  hàm  nghĩa  đã  thọ  năm  giới,  kham 

phụng sự Phật. Mãn Phần  nghĩa  là thọ trì  trọn  vẹn  năm  giới). Đến  hết cuộc 

đời chẳng sát sanh, đến hết cuộc đời chẳng trộm cắp, đến hết cuộc đời chẳng 

dâm  dục (nếu  là  gái  có  chồng  thì  nói  “chẳng  tà  dâm”),  đến  hết  cuộc  đời 

chẳng nói dối, đến hết cuộc đời chẳng uống rượu”. Nói như vậy ba lần liền 

được đắc giới. 

Nếu chí tâm thọ trì thì công đức chẳng hơn kém, đừng bảo tự thệ thọ trì 

là chẳng đúng pháp. Đấy là thánh huấn của đức Như Lai đã dạy trong kinh 

Phạm Võng. 



* Tam Quy - Ngũ Giới là cửa ngõ ban đầu để vào Phật pháp; tu các pháp 

môn khác đều nương theo đây mà vào, huống hồ là pháp môn Tịnh Độ liễu 

sanh  thoát  tử  giản  dị  nhất,  chí  viên,  chí  đốn  chẳng  thể  nghĩ  bàn  ư?  Chẳng 

cảnh  tỉnh tam  nghiệp, chẳng trì  năm  giới,  còn chẳng có phần  lại được thân 

người, huống chi là muốn được liên hoa hóa sanh, thân đầy đủ quang minh 

tướng hảo ư? 



* Vì  hàng tại gia  đệ tử lược giảng ý  nghĩa của Tam Quy, Ngũ Giới, 

Thập Thiện: 



Thương thay, từ vô thỉ đến nay chúng sanh luân hồi sáu nẻo, không được 

cứu, không chỗ về nương, không nơi gởi gắm, như con côi mất cha, dường 

kẻ cùng quẫn nhà tan cửa nát, toàn là do phiền não ác nghiệp cảm thành quả 

khổ  sanh  tử  ấy,  mù  lòa  không  huệ  nhật,  chẳng  thể  tự  thoát  khỏi.  Đại  Giác 

Thế Tôn thương xót, thị hiện sanh trong thế gian, vì chúng sanh thuyết pháp, 

dạy  họ  thọ  Tam  Quy  để  làm  cái  gốc  bỏ  tà  về  chánh,  dạy  họ  trì  Ngũ  Giới 

hòng  làm  cái  gốc  đoạn  ác  tu  thiện,  dạy  họ  hành  Thập  Thiện  để  làm  gốc  rễ 

thanh tịnh ba nghiệp thân - khẩu - ý. 

Từ đấy, chẳng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện. Tam nghiệp đã 

được tịnh rồi mới hòng tuân tu đạo phẩm, ngõ hầu trái giác hợp trần, chuyển 

phàm thành thánh, đoạn gốc tham - sân - si, thành đại đạo Bồ Đề giới - định 

-  huệ.  Bởi  thế,  đức  Phật  giảng  Tứ  Đế,  Thập  Nhị  Nhân  Duyên,  Lục  Độ,  ba 

mươi bảy phẩm trợ đạo v.v... vô lượng pháp môn. Lại muốn cho chúng sanh 

mau thoát sanh tử, chóng thành Phật đạo, đức Phật bèn dạy pháp môn Niệm 

Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  khiến  họ  chẳng  phí  nhiều  sức,  hoàn  tất  được  ngay 

trong đời  này. Ôi! Ơn đức  Thế Tôn  thật  là cùng cực, dù  là cha  mẹ  hay trời 

đất cũng chẳng thể sánh ví được. 

Bất Huệ (Tổ Ấn Quang tự xưng) thọ ân thật sâu, nhưng không cách nào 

báo  được  ân  sâu.  Nay  các  vị  lầm  nghe  lời  người,  chẳng  ngại  xa  xôi  ngàn 

dặm  đến  đây,  toan  bái  tôi  làm  thầy,  nhưng  tôi  tự  xét  mình  vô  đức,  ba  bốn 

lượt khước từ, quý  vị  vẫn chẳng chịu  nghe. Nay bất đắc dĩ, đem  ý  xuất thế 

thuyết  pháp  độ  sanh  của  đức  Như  Lai  bàn  đại  khái  cùng  quý  vị,  cũng  như 

giải thích sơ lược về ý nghĩa của Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện và pháp 

môn  Tịnh  Độ  ngõ  hầu  tất  cả  quý  vị  lãnh  hội  được,  tất  cả  quý  vị  tuân  thủ 

được, còn  như từ  Tứ Đế cho đến Ba Mươi Bảy Phẩm  Trợ Đạo  v.v... chẳng 

phải  là  những điều quý  vị có thể  hiểu thấu nên tôi  lược đi không  nhắc đến. 

Nếu  quý  vị  y  giáo  phụng  hành,  chính  là  thờ  Phật  làm  thầy,  sá  gì  Bất  Huệ! 

Nếu chẳng y giáo phụng hành là đã phụ ân Bất Huệ, huống chi là Phật ân! 



Tam Quy là: 

- Một là quy y Phật. 

- Hai là quy y Pháp. 

- Ba là quy y Tăng. 



Quy  là  quay  theo,  Y  là  nương  tựa.  Như  người  rớt  xuống  biển,  chợt  có 

thuyền  đi  đến,  liền  hướng  về  đó.  Đấy  là  ý  nghĩa  “quay  theo”;  ngồi  yên  ổn 

trên  thuyền  là  ý  nghĩa  “nương  tựa”.  Sanh  tử  là  biển,  Tam  Bảo  là  thuyền; 

chúng sanh quy y liền lên bờ kia. 

Đã  quy  y  Phật  bèn  thờ  Phật  làm  thầy,  từ  nay  trở  đi  cho  đến  khi  mạng 

chung, chẳng được quy y thiên  ma, ngoại đạo, tà quỷ, tà thần. Đã quy Pháp 

bèn thờ  Pháp  làm thầy, từ nay trở đi cho  đến khi  mạng chung, chẳng được 

quy y kinh sách ngoại đạo. Đã quy y Tăng bèn thờ Tăng làm thầy, từ nay trở 

đi cho đến khi mạng chung, chẳng được quy y đồ chúng ngoại đạo. 



Ngũ Giới: 

- Một là chẳng sát sanh. 

- Hai là chẳng trộm cắp. 

- Ba là chẳng tà dâm. 

- Bốn là chẳng nói dối. 

- Năm là chẳng uống rượu. 



1) Sát sanh: 

Loài vật cũng giống như ta, ham sống sợ chết. Ta đã ưa sống, há vật lại 

muốn chết! Do đó hãy nghĩ: Có nên giết hại loài vật chăng? Hết thảy chúng 

sanh  luân  hồi  sáu  nẻo,  tùy  nghiệp  thiện  -  ác,  thăng  -  giáng,  siêu  -  trầm,  ta 

cùng bọn chúng trong nhiều kiếp lần lượt làm cha mẹ nhau, lần lượt làm con 

cái nhau, phải nghĩ cách cứu vớt, nỡ nào giết hại? Hết thảy chúng sanh đều 

có Phật tánh, trong đời tương lai sẽ đều thành Phật. Nếu ta đọa lạc còn mong 

được cứu vớt. 

Thêm  nữa, ta đã tạo sát nghiệp, ắt phải đọa ác đạo đền bồi  nợ cũ, xoay 

vần  giết  hại  lẫn  nhau  chẳng  khi  nào  xong.  Suy  nghĩ  như  thế  nào  còn  dám 

giết? Nhưng nguyên nhân sát sanh là do ăn thịt. Nếu biết được những nhân 

duyên  như trên  vừa  nói sẽ tự chẳng dám  ăn  thịt  nữa.  Kẻ  ngu  lại cho thịt là 

ngon,  chẳng  biết  thịt  vốn  do  tinh  huyết  tạo  thành;  trong  chứa  phân  tiểu, 

ngoài lẫn bẩn thỉu, tanh tưởi, hôi thối, ngon lành chỗ nào? Thường quán bất 

tịnh, ắt ăn vào sẽ ói ra. 

Thêm nữa, sanh vật là người, cầm thú, giòi, bọ, cá, tép, muỗi, mòng, rận, 

rệp, tất cả những loài có sanh mạng; đừng bảo con vật lớn chẳng được giết, 

con vật nhỏ thì giết được! Trong kinh Phật có rộng nói công đức kiêng giết, 

phóng sanh. Tục  nhân chẳng thể đọc đến thì  hãy  xem sách Vạn Thiện  Tiên 

Tư của An Sĩ tiên sinh ắt sẽ biết được đại khái! 



2) Chẳng trộm cắp: 

Thấy  nghĩ  được  cái  gì,  chẳng  cho  bèn  chẳng  lấy.  Người  biết  liêm  sỉ 

chẳng phạm lỗi này, nhưng nếu luận tỉ mỉ thì chẳng phải là bậc đại thánh đại 

hiền sẽ rất khó chẳng phạm. Vì sao? Lấy công giúp tư, tổn người lợi mình, 

cậy  thế  lấy  của,  dùng  mưu  kế  đoạt  vật,  ghen  ghét  vì  người  khác  phú  quý, 

mong họ bần tiện; làm lành để phô trương; đối với các việc lành tâm chẳng 

hiểu  đúng,  chẳng  hạn  như  lập  trường  miễn  phí,  chẳng  chọn  thầy  nghiêm, 

khiến  con  em  người  khác  bị  lầm  lạc;  thí  thuốc  chữa  bệnh  chẳng  phân  biệt 

thật giả khiến người dùng bị nguy tánh mạng; thấy người bị tai nạn gấp vẫn 

xem  thường  chẳng  cứu,  lề  mề  hờ  hững  đến  nỗi  lỡ  việc;  làm  tắc  trách  cho 

xong việc, mặc kệ tiền tài người khác bị lãng phí, trong lòng không coi đó là 

chuyện khẩn yếu. Những điều như thế đều gọi là trộm cắp. Vì các vị đều ở 

chốn tốt lành nên tôi chỉ chọn ra những điều tệ hại nhất để nói đại lược mà 

thôi! 



3) Chẳng tà dâm: 

Tục  nhân  nam  nữ  lập  gia  đình  sanh  con  đẻ  cái,  trên  là  liên  quan  đến 

phong  hóa,  dưới  là  liên  quan  đến  việc  cúng  giỗ.  Dù  vợ  chồng  ăn  nằm  với 

nhau chẳng bị cấm,  nhưng phải  kính  nhau như khách, cốt để [có con cháu] 

giỗ quải tổ tiên, chẳng được lấy đó làm điều khoái lạc, ham dục đến nỗi mất 

mạng. Dù là vợ mình, tham vui quá cũng là phạm tội, nhưng tội ấy còn nhỏ 

nhặt. Nếu chẳng phải là vợ mình mà ăn nằm bừa bãi thì gọi là “tà dâm”, tội 

ấy cực nặng! 

Hành tà dâm là đem thân người làm chuyện súc sanh, khi báo hết mạng 

tận trước là đọa vào địa ngục, ngạ quỷ, sau là đọa trong đường súc sanh ngàn 

vạn ức kiếp chẳng thể thoát khỏi. Hết thảy chúng sanh từ dâm dục sanh nên 

giới  này  khó  giữ,  dễ  phạm.  Dẫu  là  bậc  hiền  đạt,  cũng  có  lúc  còn  vi  phạm, 

huống chi kẻ ngu? 

Nếu  lập  chí  tu  trì  thì  trước  hết  phải  biết  rõ  lợi  -  hại (lợi  là  chẳng  phạm 

giới này sẽ được lợi lạc gì; hại là những họa hại do phạm giới này) cũng như 

phương  pháp  đối  trị  thời  sẽ  như  thấy  rắn  độc,  như  gặp  oán  tặc,  kinh  sợ, 

hoảng  hốt,  dục  tâm  sẽ  tự  dứt.  Cách  đối  trị  chép  rộng  trong  kinh  Phật.  Tục 

nhân không duyên xem đến hãy đọc sách Dục Hải Hồi Cuồng của An Sĩ tiên 

sinh sẽ biết được đại khái. 



4) Chẳng vọng ngữ: 

Lời nói đáng tin, chẳng thốt lời hư dối. Nếu thấy nói chẳng thấy, chẳng 

thấy nói thấy, lấy hư làm thật, biến có thành không, phàm điều gì tâm chẳng 

xứng với miệng, toan khinh dối người khác đều là vọng ngữ cả. Lại nếu như 

chưa đoạn Hoặc bảo là đã đoạn Hoặc, chưa đắc đạo bảo là đắc đạo thì gọi là 

đại vọng ngữ. Tội ấy rất nặng, sau khi mạng chung nhất định đọa thẳng vào 

A  Tỳ  địa  ngục,  vĩnh  viễn  không  có  lúc  thoát  ra.  Nay  người  tu  hành  chẳng 

biết  giáo  lý  Phật  pháp,  đa  phần  như  thế  cả,  cho  nên  phải  đau  đáu  răn  đe. 

Điều này thật thiết yếu. 

Bốn điều trên chẳng luận là xuất gia hay tại gia, thọ giới hay không thọ 

giới hễ phạm liền vướng tội lỗi, bởi thể tánh của chúng là ác. Nhưng người 

chưa  thọ  giới  thì  mắc  tội  một  tầng;  người  đã  thọ  giới  mắc  tội  gấp  đôi  bởi 

ngoài  chuyện  làm  điều  ác  ra,  còn  thêm  cái  tội  phạm  giới.  Nếu  giữ  được 

chẳng phạm thì công đức vô biên; hết thảy phải nên gắng sức. 



5) Chẳng uống rượu: 

Rượu  làm  cho  tâm  người  mê  loạn,  hoại  giống  trí  huệ.  Uống  vào  sẽ  bị 

điên đảo, hôn cuồng, làm chuyện càn quấy, nên Phật chế định người tu hành 

trọn chẳng được  uống rượu.  Lại  như hành, hẹ, kiệu,  tỏi,  nén,  năm  thứ thực 

vật nồng gắt, mùi vị hôi hám, bản chất chẳng thanh khiết, ăn chín sanh dâm, 

ăn  sống  tăng  lòng  nóng  giận,  người  tu  hành  đều  chẳng  được  ăn.  Với  giới 

này,  người chưa thọ  giới ăn  uống chúng chẳng bị tội  gì;  người thọ  giới  mà 

dùng hay ăn chúng liền phạm  một tầng giới của Phật. Phật đã cấm chế, các 

vị vẫn phạm nên mắc tội vậy. 



Thập Thiện là: 

- Một là chẳng sát sanh, 

- Hai là chẳng trộm cắp. 

- Ba là chẳng tà dâm. 

- Bốn là chẳng nói dối. 

- Năm là chẳng nói thêu dệt. 

- Sáu là chẳng nói đôi chiều. 

- Bảy là chẳng ác khẩu. 

- Tám là chẳng tham. 

- Chín là chẳng sân. 

- Mười là chẳng si. 

Ba  điều  đầu  gọi  là  thân  nghiệp,  bốn  điều  giữa  là  khẩu  nghiệp,  ba  điều 

cuối là ý nghiệp. Nghiệp nghĩa là “sự”. Nếu trì chẳng phạm thì gọi là Thập 

Thiện,  nếu  phạm  chẳng  trì  thì  gọi  là  Thập  Ác.  Thập  Ác  chia  làm  thượng, 

trung,  hạ,  cảm  ba  đường  ác  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh.  Thập  Thiện  chia 

thành thượng, trung, hạ cảm ba thiện đạo trời, người, a-tu-la. Nhân lành cảm 

quả  lành,  nhân  ác  cảm  quả  ác,  quyết  định  chẳng  nghi,  chẳng  sai  mảy  may. 

Trong phần nói về Ngũ Giới đã giảng giết - trộm - dâm - dối rồi. 

Ỷ ngữ (nói thêu dệt) là những lời lẽ phù phiếm, vô ích, chải chuốt, bóng 

bảy bàn nói chuyện dâm dục khiến người khác nghĩ bậy. 

Lưỡng  thiệt  (nói  đôi  chiều)  là  đến  người  này  nói  người  kia,  đến  người 

kia nói người này, đâm thọc thị phi, đòn xóc hai đầu v.v... 

Ác  khẩu  là  ngôn  ngữ  thô  ác  như  dao,  như  kiếm,  vạch  trần  lỗi  kín  của 

người, chẳng  kiêng  dè. Nếu  lại còn khiến  cho cha  mẹ  người bị  xấu  lây, thì 

gọi  là “đại ác khẩu”, tương  lai  mắc phải  quả báo súc sanh. Đã thọ  giới  nhà 

Phật, chớ nên phạm giới này. 

Tham keo là tiền tài của mình chẳng chịu thí cho người thì gọi là “keo”, 

chỉ mong vơ của cải của người về mình thì gọi là “tham”. 

Sân khuể là giận dữ, thấy người được gì bèn sầu lo, phẫn nộ, thấy người 

bị mất gì bèn  mừng rỡ, sung sướng, lại còn cậy thế, cậy oai khinh người rẻ 

vật. 

Tà  kiến  là  chẳng  tin  làm  lành  được  phước,  làm  ác  mắc  tội,  nói  không 

nhân quả, chẳng có đời sau, khinh chê thánh  ngôn, hủy báng kinh  giáo của 

Phật... 

Mười điều thiện  này bao  hàm  hết thảy. Nếu có thể tuân  hành thì không 

điều ác nào chẳng đoạn, không điều thiện nào chẳng tu. Chỉ sợ quý vị chẳng 

thể  lãnh  hội  nên  tôi  nay  chỉ  nêu  đại  lược  một  hai  việc:  hiếu  thuận  cha  mẹ, 

chẳng trái, chẳng nghịch, khúc nhôi uyển chuyển khuyên cha  mẹ nhập đạo, 

dứt  mặn  ăn  chay,  trì  giới  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương,  liễu  sanh  thoát 

tử. Nếu cha mẹ tin theo thì chẳng còn gì tốt hơn. 

Với  anh  em  liền  tận  sức  nhường  nhịn,  với  vợ  chồng  thời  hết  sức  kính 

trọng,  với  con  cái  thời  tận  sức  giáo  huấn  khiến  chúng  trở  thành  người  tốt, 

người hiền, chớ để chúng  mặc tình quen thói kiêu căng, đến nỗi thành hạng 

người  chẳng  ra  gì.  Với  xóm  giềng  làng  nước,  phải  hòa  mục,  nhường  nhịn, 

giảng cho họ nghe nhân quả thiện ác, khiến họ sửa lỗi hướng thiện. Với bằng 

hữu tận lực giữ chữ tín. Với tôi tớ phải từ ái. Với việc công bèn tận tâm kiệt 

lực như khi làm chuyện tư. 

Hễ gặp người quen biết, họ hàng, gặp cha nói Từ, gặp con nói Hiếu. Còn 

như kinh doanh cố nhiên là để kiếm lời, nhưng chẳng được bán hàng giả, lừa 

dối  người  khác.  Nếu  như đem  phong  tục  này  giáo  hóa  cho  cả  một  ấp,  một 

làng thì sẽ khiến cho họa loạn chưa nảy mầm đã tiêu, các hình phạt trở thành 

vô dụng; có thể nói là ra ngoài tận trung, trong nhà tận chính vậy! 

  

---o0o--- 

5. Các sách vở nên đọc 

  

      * Thuật rộng nguyện luân, giảng sâu xa duyên khởi thì chỉ có mình kinh 

Vô Lượng Thọ. Chuyên giảng về pháp quán cũng như dạy rõ các nhân vãng 

sanh thì chỉ có mình Thập Lục Quán Kinh (kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật). 

Hai kinh trên đây pháp môn rộng lớn, đế lý tinh vi, kẻ độn căn đời mạt thật 

khó thể được lợi ích. 

Tìm lấy một bản kinh câu văn giản dị nhưng nghĩa lại giàu, dùng ít chữ 

nhưng nghĩa lý phong phú, độ khắp ba căn, hạ thủ dễ nhưng thành công cao, 

dùng sức ít mà đạt hiệu quả nhanh chóng, chuyên ròng tu một hạnh lại viên 

thành  vạn đức, khiến cho  nhân tâm  mau chóng khế  hợp quả  giác thì chỉ có 

mình kinh Phật Thuyết A Di Đà mà thôi! 

Ấy là vì một phen nghe đến y báo, chánh báo trang nghiêm, thượng thiện 

nhân cùng nhóm họp, ắt sẽ sanh lòng tin chân thành, phát nguyện khẩn thiết, 

quyết có cái thế [mạnh mẽ] như sông ngòi tuôn chảy không sao ngăn được. 

Từ đấy giữ chặt khư khư, chấp trì vạn đức hồng danh, niệm đâu chú tâm vào 

đó mãi cho đến khi nhất tâm bất loạn. Làm được như vậy thì ngay trong đời 

này  đã  dự  vào  dòng  thánh,  lâm  chung  theo  Phật  vãng  sanh,  khai  Phật  tri 

kiến, cùng thọ dụng như Phật. 

Bởi thế biết rằng một pháp Trì Danh bao gồm vạn hạnh, toàn sự tức lý, 

toàn  vọng  tức  chân,  nhân  tột  biển  quả,  quả  thấu  nguồn  nhân.  Thật  đúng  là 

đường tắt để quay về gốc, là cửa ngõ trọng yếu để nhập đạo. 



*  Kinh  A Di Đà có bản  Yếu Giải do đại sư Ngẫu  Ích trước tác,  lý - sự 

đều đạt tới mức cùng cực, là bản chú giải bậc nhất kể từ khi đức Phật nói ra 

kinh  này,  diệu  cực  xác  thực,  dù  cổ  Phật  tái  hiện  trong  thế  gian  chú  giải  lại 

kinh này cũng chẳng thể hay hơn được! Chớ nên xem thường, hãy tin nhận 

chắc chắn. 

Kinh Vô Lượng Thọ có bản sớ giải của pháp sư Huệ Viễn đời Tùy, giải 

văn  thích  nghĩa  thật  là  trong  sáng,  gãy  gọn.  Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  có 

bản [chú giải] Tứ Thiếp Sớ của hòa thượng Thiện Đạo. Ngài chỉ muốn khiến 

cho  ba  căn  cùng  được  lợi  ích  nên  đa  phần  phát  huy  về  mặt  sự  tướng.  Sau 

phần nói về Thượng Phẩm Thượng Sanh, Ngài phát huy sự hơn kém của hai 

cách Chuyên Tu và Tạp Tu, khiến người đọc sanh lòng tin chân thành kiên 

cố. Dù đức Thích Ca Mâu Ni Phật  và chư Phật  hiện thân bảo bỏ pháp  môn 

Tịnh  Độ  này  để  tu  các  pháp  môn  khác  cũng  chẳng  thay  đổi  ý  nguyện  chút 

nào; có thể nói sách ấy là kim chỉ nam cho hành giả Tịnh nghiệp. 

Còn như cuốn Quán Kinh Diệu Tông Sao của tông Thiên Thai thì do đế 

lý cực viên dung  nên trung  hạ căn chẳng  được lợi  ích, chẳng bằng sách Tứ 

Thiếp Sớ lợi khắp ba căn, lợi căn hay độn căn đều được lợi ích cả! 



*  Cổ  nhân  muốn  cả  thế  gian  cùng  tu  nên  lấy  kinh  A  Di  Đà  làm  nhật 

khóa, bởi  lẽ kinh  này  ngôn  từ  ngắn  gọn,  nghĩa  lý phong  phú,  hạnh  giản dị, 

hiệu quả nhanh chóng. Bậc đại sĩ hoằng pháp chú sớ, ngợi khen kinh này từ 

cổ đến  nay chẳng đếm được  hết. Trong số đó, tìm  lấy bản rộng  lớn, tinh  vi 

thì không bản nào bằng được tác phẩm Sớ Sao của ngài Liên Trì; còn thẳng 

chóng, yếu diệu thì không chi bằng tác phẩm Yếu Giải của ngài Ngẫu Ích. U 

Khê  đại  sư  dùng  pháp  ấn  Đế  -  Quán  bất  nhị  của  tông  Thiên  Thai  để  soạn 

Lược Giải Viên Dung Trung Đạo Sao lý cao thâm nhưng sơ cơ vẫn lãnh hội 

được, văn giảng minh bạch nhưng người tu lâu [đọc đến] vẫn khâm phục. 



*  Về  Tịnh  Độ  thì  chọn  lấy  sách  như  Di  Đà  Sớ  Sao,  ngôn  từ  giản  dị 

nhưng  tinh  vi,  lý  sâu  xa  nhưng  dễ  nhận,  thật  là  cuốn  sách  trọng  yếu  trong 

Tịnh Độ, là người hướng dẫn tốt cho kẻ sơ cơ. 



*  Phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  của  kinh  Hoa  Nghiêm  dùng  mười  đại 

nguyện  vương  để  dẫn  dắt  quy  hướng  Tịnh  Độ.  Đọc  phẩm  này  sẽ  biết  rằng 

pháp  Niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  chính  là  chỗ  quy  kết  sau  cùng  để 

thành Phật trong một đời của kinh Hoa Nghiêm, thật là phương tiện tối thắng 

để  tự  lợi  khi  tu  nhân,  là  phương  tiện  tối  thắng  để  lợi  tha  khi  đắc  quả  của 

mười phương chư Phật. 



*  Phẩm  Hạnh  Nguyện  nghĩa  lý  bao  la,  văn  tự  vi  diệu.  Tụng  đến  khiến 

cho chấp trước ta - người - chúng sanh của con  người biến  mất  nào còn có 

nữa, thiện căn vãng sanh Tịnh Độ ngày càng thấy tăng trưởng, ắt sẽ tự hành 

dạy  người;  nhưng  chẳng  được  nghĩ  rằng  “chưa  trì  kinh  này,  dù  có  tu  Tịnh 

Độ cũng là bạc phước, thiên lệch!” 

Các  vị  Liên  Trì,  Ngẫu  Ích  v.v...  cũng  đều  cực  lực  tán  dương  [kinh  Di 

Đà].  Trong  Di  Đà  Yếu  Giải  có  câu:  “Trong  giáo  pháp  cả  một  đời  của  đức 

 Như  Lai,  chỉ  mình  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  về  một  đời  viên  mãn,  nhưng  cái 

 nhân  để  viên  mãn  chỉ  trong  một  đời  là  ở  phần  cuối  kinh:  ngài  Phổ  Hiền 

 dùng  mười  đại  nguyện  vương  dẫn  dắt  hướng  về  Cực  Lạc  để  khuyến  tấn 

 Thiện Tài và Hoa Nghiêm hải chúng.  

 Ôi!  Điều  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  dạy  lại  nằm  trọn  trong  kinh  này,  nhưng 

 thiên hạ xưa nay tin thì ít, nghi lại nhiều, nói càng nhiều nghĩa càng hao, tôi 

 chỉ còn có cách mổ tim vẩy máu mà thôi!”  

Vì thế, ngài Vô Ẩn nói:  “Hoa Nghiêm là quảng bản Di Đà (bản kinh Di 

Đà  nói  rộng),  kinh  Di  Đà  là  lược  bản  Hoa  Nghiêm (bản  kinh  Hoa  Nghiêm 

nói giản lược)”. Xem lời của hai vị đại sư ắt biết rằng xem kinh mà thiếu con 

mắt viên đốn chính là cô phụ ân Phật nhiều lắm! 



*  Cuối  quyển  5  kinh  Lăng  Nghiêm  là  chương  Đại  Thế  Chí  Niệm  Phật 

Viên  Thông,  đấy  chính  là  lời  khai  thị  tối  thượng  của  Tịnh  tông.  Chỉ  riêng 

mình chương này đã có thể sánh cùng bốn kinh tạo thành Tịnh Độ ngũ kinh! 



* Sách Tịnh  Độ Thập Yếu do đại sư Ngẫu Ích dùng  mắt kim cang  xem 

khắp các sách xiển dương Tịnh Độ mà soạn thành một tác phẩm khế lý, khế 

cơ, chí cực không thể thêm  gì được  nữa. [Trong sách ấy, cuốn] thứ  nhất  là 

Di Đà Yếu Giải do đại sư tự soạn, văn uyên thâm nhưng dễ lãnh hội, lý viên 

đốn  nhưng duy tâm, không  gì tuyệt  hơn. Hãy  nên thường  xem, đọc, nghiền 

ngẫm. Chín cuốn còn lại không cuốn nào lý viên mãn, từ ngữ hay khéo, khế 

hợp thời cơ sâu xa bằng cuốn Yếu Giải. Dù chưa thể hiểu trọn vẹn mỗi một 

cuốn,  nhưng  một phen  giở  xem khác  nào  uống  thuốc tiên, dần dà lâu  ngày, 

phàm chất ắt thành xác tiên vậy. 



* Sách Tịnh Độ Thánh Hiền Lục chép tỉ mỉ các hạnh nguyện khi tu nhân 

và công đức khi đã đắc quả của Phật Di Đà, và các việc tự hành dạy người 

của các vị Bồ Tát Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, Long 

Thọ... Kế đến là các sự tích vãng sanh của từ Viễn Công (tổ Huệ Viễn), Trí 

Giả cho đến các đại tổ sư, thiện tri thức đầu đời Thanh; rồi đến sự tích niệm 

Phật vãng sanh của tỳ kheo ni, vua quan, sĩ thứ, phụ nữ, ác nhân, súc sanh. 

Lại còn chọn chép cả  những  ngôn  luận thiết yếu  ngõ  hầu  người đọc có căn 

cứ để chọn lấy pháp, không cách nào nghi ngờ được nữa, bèn noi gương cổ 

nhân tận lực tu Tịnh nghiệp. So với việc tham phỏng thiện tri thức, đọc sách 

này lại càng thật sự quan yếu hơn. 



*  Sách  Long  Thư  Tịnh  Độ  Văn  đoạn  nghi  khởi  tín,  bao  lượt  phân  tích, 

trình  bày  rành  rẽ,  chia  môn  định  loại  pháp  môn  tu  trì,  là  cuốn  sách  hướng 

dẫn  quý  bậc  nhất  của  người  sơ  cơ.  Nếu  muốn  lợi  lạc  khắp  hết  thảy,  chẳng 

thể không bắt đầu từ cuốn sách này. 



* Sách Pháp Uyển Châu Lâm (gồm một trăm quyển) luận rõ nhân quả, lý 

- sự cùng  nêu, sự tích báo  ứng rành  rẽ phân  minh. Đọc đến không  lạnh  mà 

run, dù ở trong  nhà kín phòng tối  vẫn thường  như đang  đối diện  Phật, trời, 

chẳng dám nảy sanh chút ác niệm nào. Thượng - trung - hạ căn đều được lợi 

ích, chẳng đến  nỗi  vướng  mối tệ  nhận  lầm đường  nẻo, chấp  lý phế sự,  ngả 

theo thiên tà, cuồng vọng. Như ngài Mộng Đông nói:  “Người khéo bàn tâm 

 tánh ắt chẳng bỏ lìa nhân quả, người tin sâu nhân quả rốt cuộc sẽ hiểu thật 

 rõ tâm tánh” . Lẽ ấy thế đương nhiên như thế. 

Câu  nói  này của  ngài Mộng Đông  quả  là  lời bàn  luận cùng  tột thiên cổ 

chẳng sửa đổi được, mà cũng là mũi kim đâm thẳng xuống đỉnh đầu những 

kẻ cuồng huệ buông tuồng vậy. 



* Bộ An Sĩ Toàn Thư giác thế, dạy người tận thiện tận mỹ, bàn đạo luận 

đức,  vượt cổ  siêu  kim,  lời  lẽ  giản  dị  nhưng  súc  tích,  lý  sâu  nhưng  dễ  hiểu, 

dẫn  những  sự  tích  có  chứng  cứ  đích  xác,  phát  huy  tột  cùng  uyên  nguyên 

những  nghĩa  luận, đúng  là của báu để lưu  truyền cho con cháu,  mà cũng  là 

bộ kỳ thư để tuyên giảng. 

Mỗi lời đều là tâm pháp của Phật, của Tổ, là đạo mạch thánh hiền, là đạo 

trọng yếu khiến đời yên, dân hiền, là bí phương rạng rỡ, tốt lành. Nếu có thể 

hành đúng theo sách ấy sẽ  nối chí thánh  hiền,  liễu sanh thoát tử giống  như 

đưa ra giấy cầm đồ để lấy lại vật cũ, sánh với những thiện thư khác được lưu 

thông trong đời thì có khác nào đem quả núi sánh với đụn đất, biển cả sánh 

với vũng nước vậy! 

An Sĩ tiên sinh họ Châu, tên Mộng Nhân, còn có tên là Tư Nhân, người 

Côn Sơn, tỉnh Giang Tô, thông hiểu rộng khắp kinh sách của tam giáo (Phật 

-  Nho  -  Lão),  tin  tưởng  sâu  xa  vào  pháp  môn  Niệm  Phật,  đến  tuổi  nhược 

quan (chừng 20 tuổi) đi  học bèn chán con  đường khoa cử, phát Bồ Đề tâm, 

soạn sách giác ngộ người đời, ngõ hầu trước là để ai nấy chẳng lầm lỗi, sau 

là thoát khỏi biển khổ sanh tử. 

Vì  thế,  ông  viết  cuốn  sách  khuyên  kiêng  giết  hại  đặt  tên  là  Vạn  Thiện 

Tiên  Tư,  sách  giới  dâm  tên  Dục  Hải  Hồi  Cuồng.  Ấy  là  vì  chúng  sanh  tạo 

nghiệp  chỉ  hai  sự  này  là  nhiều  nhất,  mà  sửa  lỗi  thì  cũng  chỉ  hai  sự  này  là 

khẩn yếu nhất. Ông còn soạn Âm Chất Văn Quảng Nghĩa (giảng rộng nghĩa 

lý bài Âm Chất Văn của Văn Xương Đế Quân) ngõ hầu với mỗi một pháp, ai 

cũng  biết  phân  biệt  đầu  mối,  đều  biết  kiêng  dè.  Sách  phê  bình,  biện  luận 

cùng tột, tinh  vi, đáng  gọi  là bậc công thần của  Đế Quân, triệt để bóc trần, 

phơi bày tất cả cái tâm rủ lòng giáo huấn khiến cho ngàn đời trước, ngàn đời 

sau cả người giáo huấn  lẫn  người được  giáo huấn không buồn bã, tiếc nuối 

gì. Ấy là vì tiên sinh kỳ tài diệu ngộ, đã dùng những sự tích thế gian để phát 

huy những nghĩa lý áo diệu, u vi của Phật, Tổ, khiến cho người nhã, kẻ tục 

cùng xem, người trí, kẻ ngu cùng hiểu. 

Lại vì trong các pháp môn tu hành, chỉ có pháp Tịnh Độ là thiết yếu nhất 

nên tiên sinh lại soạn cuốn Tây Quy Trực Chỉ để giảng rõ đại sự niệm Phật 

cầu sanh Tây  Phương,  liễu sanh thoát tử. Bởi  lẽ, tích đức tu thiện chỉ được 

phước  nhân - thiên, phước  hết  lại phải đọa lạc. Niệm Phật  vãng sanh  là dự 

vào địa vị Bồ Tát, quyết định đạt thành Phật đạo. 

Ba cuốn sách đầu tuy dạy người tu thiện nghiệp thế gian, nhưng vẫn gồm 

đủ pháp liễu sanh thoát tử. Cuốn sách thứ tư tuy dạy người pháp liễu sanh tử, 

nhưng phải tận lực hành điều thiện thế gian. Thật có thể nói là tiên sinh hiện 

thân cư sĩ để thuyết pháp độ sanh. Ai bảo tiên sinh chẳng phải là Bồ Tát tái 

lai, tôi chẳng dám tin. 



* Văn bút lẫn nghĩa luận của sách Cảm Ứng Thiên Vựng Biên thảy đều 

siêu  tuyệt,  nhưng  chẳng  được  quán  thông  Phật  pháp  như  An  Sĩ  Toàn  Thư. 

Ngoại trừ sách An Sĩ Toàn Thư ra, tôi cho rằng cuốn này là hay nhất. 



*  Sách  Cảm  Ứng  Thiên  giảng  thẳng  [vào  vấn  đề],  là  sách  do  bậc  đại 

thông gia soạn, lời chú giải thuần dùng văn bạch thoại, chỉ đọc qua một lượt, 

sẽ tự hiểu rõ ý nghĩa. Lúc con cái còn nhỏ, rất nên bảo chúng đọc sách này 

để nhờ sách này răn dạy con cái mình, tương lai chúng ắt sẽ được thọ dụng 

chân thật hòng gỡ bỏ mối lo cho mình. 



* Sách Cư Sĩ Truyện do tiến sĩ Bành  Thiệu Thăng ở Tô Châu soạn  vào 

thời Càn Long. Ông xem khắp các sách vở, chọn lấy những gương đại trung, 

đại  hiếu,  thanh  cao,  chánh  trực,  liêm  khiết,  hữu  công  danh  giáo,  hiểu  sâu 

Phật pháp từ đời Hán đến nay, ghi chép những sự nhập đạo, tu chứng của họ, 

và chép cả những câu văn phát huy Phật pháp. Số người được chép lên đến 

mấy trăm người, chép thành sáu quyển. 



* Tam Giáo Bình Tâm Luận do học sĩ Lưu Mật đời Nguyên soạn. Trước 

hết,  sách  chỉ  rõ  tam  giáo  đều  khuyên  người  dứt  ác  tu  lành,  chẳng  nên  phế 

một  giáo  nào.  Tiếp đó, sách  luận rõ công  dụng cùng cực của từng  giáo sâu 

cạn  bất  đồng.  Cuối  cùng  sách  đả  phá  sạch  những  thuyết  của  Hàn  Dũ,  Âu 

Dương, Trình, Chu. 



*  Thích  Thị  Kê  Cổ  Lược  chép  theo  năm  tháng  các  đời,  ghi  sự  tích  của 

Thích  Nho  thành  từng  mục.  Từ  Phục  Hy  cho  đến  cuối  đời  Minh,  quốc  gia 

thái bình hay loạn lạc, Phật pháp hưng thịnh hay suy vong, tội do hủy báng, 

phước do tin tưởng, lợi ích do tu trì, pháp ngữ của tổ sư, hạnh chân thật của 

chư Tăng, và những kẻ trung thứ lỗi lạc, kẻ gian ác cùng cực đều chép tỉ mỉ 

cả khiến cho ai nấy giở xem liền biết pháp giới, ngồi ngay ngắn xem khắp cổ 

kim, há phải đâu chỉ có ích cho riêng người tu đạo, mà còn là của báu kỳ lạ 

trong tay áo của những ai đọc sách để luận cổ suy kim nữa! 



* Nếu đã có tín tâm, hãy nên đọc các sách Tịnh Độ. Nếu chẳng thể đọc 

nhiều thì chọn lấy cuốn sách dễ hiểu, nghĩa lý rộng rãi nhất như cuốn Kính 

Trung  Kính  Hựu  Kính (trong  các  con  đường  tắt  nhất,  lại  là  con  đường  tắt 

hơn  nữa).  Cuốn  sách  này  thâu  thập  yếu  nghĩa  của  các  nhà,  phân  môn  chia 

loại, khiến người xem đến chẳng phí sức nghiên cứu, tìm đọc mà ngộ thẳng 

vào chỗ yếu diệu, cốt tủy của Tịnh Độ. Đối với kẻ sơ cơ, sách này có lợi ích 

rất lớn. 



* Cao Tăng Truyện quyển 1, 2, 3, 4; Cư Sĩ Truyện, Tỳ Kheo Ni Truyện, 

Thiện  Nữ  Nhân  Truyện,  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  đều  ghi  chép  lời  lẽ  tốt 

lành,  hành  vi  cao  đẹp  của  chư  cổ  đức.  Xem  đến  ắt  sẽ  nảy  lòng  vui  mừng 

ngưỡng mộ, trọn chẳng đến nỗi mắc lỗi được chút ít đã cho là đủ, cam phận 

kém hèn. 

Hoằng  Minh  Tập,  Quảng  Hoằng  Minh  Tập,  Đàm  Tân  Văn  Tập,  Chiết 

Nghi  Luận,  Hộ  Pháp  Luận,  Tam  Giáo  Bình  Tâm  Luận,  Tục  Nguyên  Giáo 

Luận, Nhất Thừa Quyết Nghi Luận đều là những sách hộ trì giáo pháp. Đọc 

đến chẳng  những  không bị  tà  ma, ngoại đạo  mê  hoặc,  lại còn phá tan  được 

thành  lũy  tà kiến của chúng  nữa. Các sách này đọc đến sẽ khiến cho chánh 

kiến kiên cố, chúng có thể dùng để chứng tỏ, soi sáng kinh giáo. Chớ bảo là 

“cứ nhất tâm đọc kinh, chẳng thèm dòm dõi  gì  đến  những sách ấy”. Cái tri 

kiến sai biệt ấy  nếu không đả thông được, khi  gặp địch rất có thể bị chuốc 

lấy nhục vậy! 



* Sách Mộng Đông Ngữ Lục do cư sĩ Tiền Y Am trích tuyển những câu 

nói chuyên dạy về Tịnh Độ trong Mộng Đông Di Tập soạn thành, lưu truyền 

ở phương Nam  ngõ hầu đáp ứng  nỗi  hận  đã lâu của  những  người vô duyên 

hội ngộ. Toàn tập thì có ở Bắc kinh, nhưng ở phương Nam chỉ có lược bản 

này. Sách này văn từ, nghĩa lý tinh diệu, là trước tác đáng xếp hạng nhất sau 

sách của các vị Ngẫu Ích, Tỉnh Am. 



*  Ngài  Mộng  Đông  nói:  “Thật  vì  sanh  tử,  phát  Bồ  Đề  tâm,  dùng  tín 

 nguyện  sâu  trì  danh  hiệu  Phật”.  Mười  sáu  chữ  này  là  đại  cương  tông  của 

pháp môn Niệm Phật. Một đoạn khai thị này tinh vi, thiết thực đến cùng cực, 

hãy nên đọc kỹ. 

Toàn bộ sách Mộng Đông Ngữ Lục văn từ, nghĩa lý chu đáo, đích thật là 

kim chỉ  nam trong  Tịnh tông. Nếu còn  muốn đọc thêm  nữa thì cuốn Di Đà 

Yếu Giải của Ngẫu Ích lão nhân, đúng là một tác phẩm hướng dẫn tốt ngàn 

đời chỉ có một. 

Nếu  có  thể  một  lòng  hành  theo  hai  cuốn  sách  này  sẽ  chẳng  cần  phải 

nghiên cứu hết thảy kinh luận nào nữa. Nếu thường xem ba kinh Tịnh Độ và 

các sách như Tịnh Độ Thập Yếu v.v... ngửa tin lời chân thành của Phật, của 

Tổ, phát lòng tin chân thành, phát nguyện thiết tha, dùng lòng chí thành cung 

kính trì danh hiệu Phật, dù ở trong nhà tối phòng kín vẫn như đang đối trước 

Phật, trời, khắc kỷ giữ lễ, thành thật, cẩn thận, e dè, chẳng giống như những 

kẻ  trong  đời  hiện  tại  trọn  chẳng  câu  thúc,  phóng  túng  không  biết  e  sợ  gì. 

Quang tôi dù còn là phàm phu sanh tử, vẫn dám bảo đảm ngay trong đời này 

các hạ sẽ  giã biệt  Sa  Bà, cao dự  hải  hội,  tự làm  đệ tử Phật Di Đà,  làm bạn 

hiền của các vị đại sĩ. 



* Có các sách Tịnh Độ, các  giáo  nghĩa  Tịnh Độ  như thế, phải  nên  hiểu 

biết trọn vẹn; dù chẳng đọc khắp các kinh cũng chẳng bị khiếm khuyết chi! 

Còn  như  chẳng  biết  đến  pháp  môn  Tịnh  Độ,  dẫu  thâm  nhập  nghĩa  lý  mọi 

kinh, triệt ngộ tự tâm lại toan liễu sanh thoát tử thì chẳng biết phải mất mấy 

đại  kiếp  mới  mãn  được  nguyện  ấy!  Chẳng  biết  đến  món  thuốc  A  Già 

Đà (Hán dịch là Đối Trị, trị được hết thảy các bệnh) trị chung vạn bệnh này 

thật đáng đau buồn thay! Biết nhưng không tu, hoặc tu nhưng chẳng chuyên 

chí lại càng đáng đau tiếc hơn nữa! 



---o0o--- 

Phần Tăng Bổ 

  

1.  Thư gởi Sài Dã Ngu 



(Lá thư này vốn không có trong Văn Sao, nhân vì người đời thường đối với 

những nghĩa như mê - ngộ, chúng sanh - Phật, cuồng - thánh v.v... khởi nghi 

nên kèm thêm thư này để giải trừ những mối nghi ấy) 



Ai  cũng  có  thể  trở  thành  Nghiêu,  Thuấn,  ai  cũng  có  thể  thành  Phật. 

Nhưng thánh thất niệm cuồng, cuồng chế ngự được niệm ắt sẽ thành thánh. 

Mê thì Phật thành chúng sanh, ngộ thì chúng sanh tức là Phật. Xét lẽ ấy, mấu 

chốt  ở  tại  nơi  ta.  Vì  thế,  trên  phải  ngưỡng  mộ  chư  thánh,  dưới  phải  trọng 

tánh linh của mình, dè dặt kinh sợ, phẫn chí tu trì, đôn đốc luân thường, tận 

hết  bổn  phận,  các  điều  ác  đừng  làm,  vâng  làm  các  điều  thiện,  sáng  dậy  tối 

ngủ chẳng nẩy sanh điều gì đáng thẹn. Làm được như thế chính là làm thánh, 

làm hiền, chẳng điếm nhục, ô uế trời đất. 

Lại  còn  sanh  lòng  tín  nguyện  trì  danh  hiệu  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương 

để mong tự chứng được Phật tánh sẵn có, viên thành vô thượng Bồ Đề mới 

thôi. Đại trượng phu sanh trong thế gian nếu chẳng biết đại thể, chỉ biết đắm 

đuối ăn uống, nam nữ, tham cầu sắc thanh, của cải, lợi lộc thì có khác gì dị 

loại đâu? Nỡ  nào  để cái tánh có khả  năng  làm  được Nghiêu, Thuấn, có thể 

thành  Phật  bị  luân  hồi  trong  lục  đạo  bao  kiếp  dài  lâu,  chịu  đủ  mọi  nỗi  khổ 

cùng cực, chẳng đáng buồn ư? 

Ngươi  đã  phát  tâm  quy  y  Tam  Bảo  thì  phải  lấy  việc  niệm  niệm  đối  trị 

phiền não làm gốc, ngăn tà, giữ lòng thành, khắc kỷ, giữ lễ, cải ác tu thiện, 

trọn hết bổn phận, luân thường, chuyên tu Tịnh nghiệp, tự hành, dạy người, 

ngõ hầu trong là cha  mẹ, anh em, vợ con, quyến thuộc, ngoài là thân thích, 

bạn  bè,  láng  giềng  chòm  xóm  cùng  được  gội  ân  giáo  hóa  của  Phật,  cùng 

thành thiện nhân mới chẳng uổng phí cái đời này, chẳng uổng duyên gặp gỡ 

này. 

Sách Trung Dung nói:  “Ai cũng bảo mình là người trí, nhưng cứ bị xua 

 vào,  vướng  vào  lưới  rập,  hầm  bẫy,  chẳng  ai  biết  tránh  cả”.  Là  vì  chỉ  biết 

hướng  ngoại  rong  ruổi  tìm  cầu,  chẳng  biết  hồi  quang  phản  chiếu,  nên  mới 

mắc hại như thế. Nếu có thể phản chiếu tự tâm, ngầm vận dụng trí ngõ hầu 

tự chiếu ắt sẽ có thể học thánh, học hiền, học Phật, học Tổ, ắt lúc sống đã dự 

vào  cảnh  giới  thánh  nhân,  mất  đi  liền  sanh  về  cõi  nước  Cực  Lạc.  Đấy  là 

những điều Quang tôi vì ông mệnh danh là “đại ý”. 

Thêm nữa, chỉ vì thánh mất niệm thành cuồng, cuồng chế ngự được niệm 

sẽ  thành  thánh,  mê  thì  Phật  thành  chúng  sanh,  ngộ  thì  chúng  sanh  chính  là 

Phật.  Nếu  chẳng  khéo  hiểu  bốn  câu  này  rất  có  thể  đến  nỗi  sanh  nghi,  luận 

bàn lầm lạc. Nay tôi sẽ giải thích sơ lược. 

Thứ nhất, nói Thánh hay Phật đều là ước theo bản thể của tự tâm mà nói, 

chứ  chẳng  phải  đã  thành  Phật  hay  thành  thánh.  Tiếp  đó,  “mất  niệm”,  “chế 

ngự  được  niệm”,  “mê  -  ngộ”  đều  là  nói  người  ấy  nghịch  hay  thuận,  có  tu 

luyện, gìn giữ hay không. Cuối cùng, “thành cuồng”, “thành thánh”, “thành 

chúng sanh”, “chính  là Phật”  là  nói đến  hiệu  quả của  việc  nghịch thuận,  tu 

trì, gìn giữ. 

Nếu  chẳng  hiểu  “thành  Phật,  thành  thánh”  là  nói  về  bản  thể,  ắt  sẽ  lầm 

tưởng  mình  đã  thành  Phật,  thành  thánh,  cũng  như  hiểu  lầm  “thành  cuồng”, 

“thành chúng sanh” sẽ có hại rất lớn. Bởi thế, tôi chẳng thể không giảng sơ 

lược cho ông hiểu về điểm này. Những điều khác xin đọc kỹ Văn Sao ắt sẽ 

tự biết. 



---o0o--- 

2. Thư phúc đáp Du Huệ Úc, Trần Huệ Sưởng 



Nghiệp  chướng  sâu  nặng,  bẩm  chất  ngu  tối,  may  được  nghe  pháp  môn 

Tịnh Độ nên được quy y dưới tòa, chỉ còn biết tận lực tuân thủ lời giáo huấn 

già  giặn chắc  thật của  thầy tôi để  mong chóng  liễu sanh tử, chẳng phụ tấm 

lòng đau đáu của thầy. Đã là Phật tử, ắt phải phát tâm tự độ độ người. Nay 

các  đệ  tử  chưa  tự độ  được  mình,  còn  nói  gì  độ  người,  nhưng  khi  gặp  thân 

hữu  phải  phương  tiện  khuyên  họ  tin  tưởng,  đấy  cũng  là  phận  sự của  chính 

mình vậy. 

Thường thấy có hai hạng người kiến giải hoặc lời lẽ đều khiến mình lầm, 

khiến người khác lầm chẳng phải ít; 

a)  Một  hạng  cho  rằng:  Phật  vô  dục,  kinh  A  Di  Đà  lại  nói  đến  các  thứ 

vàng, chất báu, dường như vẫn là dục vọng, chẳng bằng kinh Kim Cang “hết 

thảy đều không” thật cao siêu  huyền diệu. Bởi thế,  miệt thị pháp  môn Tịnh 

Độ, chẳng sanh  lòng tin.  Hạng  người  này  chẳng  hiểu  ý  nghĩa  hai kinh  Kim 

Cang và Di Đà nên cứ chấp theo ý mình mà loạn đạo. 

b)  Hạng  thứ  hai  cho  rằng  Phật  dạy  con  người  thấy  rõ  bản  tánh  của  hết 

thảy các pháp, cớ sao chính  mình  lại  khởi lòng tham  dục?  Sao chúng ta  lại 

phải khổ sở bỏ đi cái thật sự có trước mắt để mong cầu chuyện vu vơ sau khi 

chết? Đây là hạng người chấp trước tà kiến, mặc tình báng Phật, báng Pháp. 

Hai  hạng  người  này  tuy phẩm  vị có cao thấp [khác  nhau] nhưng đều tà 

kiến hệt như nhau, đều tự lầm, lầm người giống hệt nhau. Các đệ tử phải tận 

lực bảo họ các thứ cảnh giới Tây Phương đều là thật tướng trang nghiêm do 

công đức của Phật A Di Đà hóa hiện, là quả báo để hưởng thọ phước đức tự 

tại, chẳng giống với đời ngũ trược do nghiệp lực cảm thành. 

Huống nữa, tất cả mọi thứ trong cõi Sa Bà đều là khổ, không, vô thường, 

nên  phải  buông  bỏ  chúng  để  cầu  lấy  những  cái  thật.  Lời  lẽ  của  kẻ  ngu 

này (tổ  Ấn  Quang  tự  xưng) dù  chẳng  trái  nghịch  chánh  lý,  vẫn  chẳng  thể 

phát khởi chánh tín nổi. Nghĩ lại thầy tôi, tất cả ngôn luận của ngài đều như 

mặt trời rực rỡ, không tối tăm nào chẳng chiếu tỏ được; đành xin mượn mấy 

lời trong sách để phá mối tà kiến này. 

Thư các  vị  gởi  tới  có  nhắc  đến  hai  loại  tà  kiến  này,  ấy  là  dùng  tri  kiến 

phàm phu để suy lường cảnh giới Như Lai, giống như Khổng Tử nói “thích 

thực hành trí huệ nhỏ nhoi” hay như Mạnh Tử bảo là “tự mình bỏ phí”. Hạng 

người ấy vốn chẳng có tư cách giá trị gì để đàm luận, nhưng Phật từ rộng lớn 

chưa từng bỏ bất cứ  loại  người  nào, nên chẳng  ngại  gì  lập bày phương tiện 

để đánh thức cơn mơ ngủ của chúng. 

Do  Phật  trọn  chẳng  có  tâm  tham  nên  mới  cảm  được  các  báu  trang 

nghiêm. Phàm  những sự  hóa  hiện đều  là  những cảnh  giới trang  nghiêm thù 

thắng chẳng cần phải tốn sức người trù tính, lo liệu, cảnh giới phàm phu của 

thế giới Sa Bà há sánh được ư? 

Ví  như  người  từ  thiện  hữu  đức,  tâm  địa  hành  vi  thảy  đều  chánh  đại 

quang  minh  nên  tướng  mạo  cũng  hiện  vẻ  tươi  sáng,  hiền  từ,  rạng  rỡ.  Cố 

nhiên  họ  chẳng  có  tâm  mong  cầu  dung  nhan  tướng  mạo  đẹp  đẽ  nhưng  tự 

nhiên  được  đẹp  đẽ.  Người  tạo  nghiệp  tâm  địa  cáu  bẳn,  ô  uế,  hung  ác,  nên 

diện mạo cũng tăm tối, dữ dằn theo. Cố nhiên họ chỉ muốn vẻ mặt mình đẹp 

đẽ,  khiến  người  khác  tưởng  mình  là  thiện  nhân  chánh  đại  quang  minh, 

nhưng vì tâm địa chẳng lành dù có muốn thế cũng chẳng được. 

Đấy  là  ước theo con  mắt của  phàm phu, chứ trong  mắt quỷ  thần,  họ sẽ 

thấy  thiện  nhân  thân  có  quang  minh.  Quang  minh  lớn  hay  nhỏ  tùy  thuộc 

người ấy đức lớn hay nhỏ. Quỉ thần thấy người ác thân có các tướng hắc ám, 

ác bạo... tướng ấy lớn hay nhỏ cũng do kẻ đó ác nhiều hay ít mà hiện. 

Kẻ [tà kiến] kia bảo kinh Kim Cang là không, chính là chẳng hiểu kinh 

Kim Cang chỉ phát minh lý tánh chứ chưa luận đến quả báo do chứng được 

lý tánh. Sự trang nghiêm nơi cõi nước Thật Báo không chướng ngại chính là 

quả báo rốt ráo đạt được của kinh Kim Cang. Phàm phu nghe đến ắt sẽ ngờ 

vực làm sao có chuyện ấy được. 

Kinh Kim Cang nhằm dạy kẻ trai gái lành phát Bồ Đề tâm nhưng chẳng 

trụ  tướng,  mà  lại  muốn  độ  hết  chúng  sanh.  Dù  độ  vẫn  chẳng  thấy  mình  là 

người độ, chúng sanh là kẻ được độ, cũng chẳng thấy có pháp Niết Bàn rốt 

ráo  để  đạt  được.  Đó  gọi  là  “vô  sở  trụ  nhi  sanh  tâm”,  đã  đạt  vô  sở  đắc  mà 

thành Phật; há nên bảo đức Phật được thành và cõi nước ngài trụ trong kinh 

Kim Cang cũng chỉ giống như cảnh giới ngũ trược ác thế này ư? Cũng chỉ là 

rỗng tuếch chẳng có được một vật gì ư? 

Cõi  Phật  thanh  tịnh,  người  ta  một  phen  được  nghe  đến  thân  tâm  liền 

thanh  tịnh,  thế  nhưng  kẻ  kia  lại  bảo  là  tham  dục,  thì  gã  đó  chỉ  là  giòi  tửa 

sống trong hầm xí, tự khoe mình thơm tho, sạch sẽ, chê chiên đàn là hôi thối, 

chẳng mong lìa khỏi hầm phân đó để ngửi được mùi thơm này! 

Lũ  Đạo  Chích62  tụ  tập  cả  mấy  ngàn  đứa,  hoành  hoành  trộm  cắp  trong 

thiên  hạ,  lại  tự khoe  mình  là  hạng  có  đạo  đức,  thống  trách  vua  Nghiêu  bất 

nhân, vua Thuấn bất hiếu, vua Vũ dâm dật, vua Thang, Châu Võ Vương bạo 

loạn,  chê  Khổng  Tử  là  ngụy,  là  vô  đạo;  tri  kiến  của  chúng  có  khác  gì  hai 

hạng người tà kiến ấy đâu? 

Lại  như  gần  đây,  có  kẻ  phế  kinh,  phế  hiếu,  phế  cả  luân  thường,  trần 

truồng đi  lại, cho đó  là bẩm thọ đức tự  nhiên của trời đất, chẳng  nhọc  lòng 

tạo tác. Nhưng nếu Hạ đã đua nhau lõa lồ, sao Đông về lại chẳng trần truồng 

nữa? Bảo là bẩm thọ tự nhiên, chẳng cần phải tạo tác, sao lại phải đào giếng, 

cày ruộng, dệt vải mới hòng có cái ăn cái mặc, chẳng phải là tạo tác đó ư? 

Kẻ ác phá hoại, ngăn trở người khác làm lành thường như thế. Họ cứ bảo 

“làm  lành  phải  vô  tâm,  nếu  hữu  tâm  thì  chẳng  phải  là  làm  lành  thật  sự”! 

Nhưng thánh hiền tự cổ không ai chẳng sáng lo chiều lắng, dè dặt, cẩn thận 

như vào nơi vực sâu, như đi trên băng mỏng, chẳng phải là hữu tâm ư? Nói 

chung, hạng người ấy ý chỉ muốn coi không tu trì là cao thượng, nên mới đề 

ra  luận  thuyết  mù  lòa  cực  hạ  tiện  như  thế,  tự  huyễn  mình  là  bậc  hiểu  lý, 

mong  người  coi  mình  là  bậc  cao  minh,  là  đại  thông  gia,  là  chân  danh  sĩ, 

chẳng  hề  biết  toàn  thân  đang  ở  trong  hầm  phẩn.  Trừ  những  kẻ  có  cùng  tri 

kiến, nào ai chấp nhận những lý lẽ ấy đâu! 



---o0o--- 

3. Thư phúc đáp cư sĩ Ngu Tăng 



Một việc phóng sanh vốn là để cảm phát cái tâm kiêng giết, cứu vật cho 

đồng nhân, thực hành tâm trắc ẩn bất nhẫn đó thôi. Thế nhân phần nhiều tâm 

hạnh  khác  nhau,  dù  chẳng  thể  khiến  cho  mọi  người  đều  cảm  động,  nhưng 

nếu cảm động được  một người thì cả đời người ấy đã bớt giết cả mấy ngàn 

sanh mạng, huống hồ nào phải chỉ có mỗi một người thôi đâu! 

Còn  như ông  bảo cá  lớn  nuốt cá bé, dù có thả  nó  xuống sông sâu cũng 

khó cứu nó thoát nạn lưới chài. Điều suy nghĩ ấy tựa hồ hữu lý, nhưng thật 

ra  là  trở  ngại  thiện  niệm,  hỗ  trợ  sát  nghiệp  của  người  khác!  Người  ấy  may 

mắn làm thân người,  may ra chẳng đến nỗi thân bị giết hại nên  mới lý luận 

vô lý như thế, toan dùng cái trí của mình ngăn trở việc phóng sanh. 

Nếu như họ bị vướng chài và là các sanh mạng sắp bị giết, nhất định họ 

sẽ  chẳng  khởi  lên  các  tưởng  niệm  như  thế,  chỉ  mong  có  ai  cứu  lấy  mạng 

sống của mình, quyết chẳng có ý niệm “không mong được người khác cứu, 

chỉ sợ sau này lại bị con vật khác ăn mất, bị người khác bắt được, chỉ mong 

cam  tâm  bị  giết  để  sau  này  khỏi  bị  mắc  các  nạn  ấy  nữa”.  Dù  lúc  ấy  có  ý 

niệm như thế đi nữa, vẫn chẳng đáng để bàn cãi; huống hồ trong lúc ấy vạn 

vạn phần chẳng thể nghĩ tưởng như thế được! 

Kẻ nào nhằm lúc mình chẳng bị dính dấp đau đớn gì bèn ngăn trở thiện 

niệm  của  người  khác,  nói  những  lời  khơi  động  sát  cơ  cho  người  khác  như 

thế, mà nếu đời sau chẳng thọ báo thì nhật nguyệt sẽ mọc ngược, trời đất sẽ 

bị đảo lộn! Có nên thốt lời xằng bậy chăng? 

Dĩ  nhiên có chuyện cá  lớn  nuốt cá  nhỏ, thả ra rồi  lại bị bắt cũng chẳng 

phải  là  không  thể  có,  nhưng  nói  cá  lớn  ăn  sạch  cá  nhỏ  không  còn  sót  gì, 

quyết chẳng có lẽ ấy! Được thả rồi lại bị người khác bắt sạch hết cũng quyết 

chẳng có lẽ ấy! Cần chi phải lo quá như thế? Ví như cứu giúp người bị nạn, 

nếu cho  một  manh áo, hoặc cho một bữa ăn cũng có thể giúp cho người ấy 

chẳng đến nỗi phải bị chết ngay, nhưng lại cứ đối trước người ấy bảo: “Một 

manh áo, một bữa cơm này sao có thể khiến người ấy no ấm suốt đời được? 

Có cho cũng chẳng lợi ích gì, chẳng thà mặc cho kẻ đó đói lạnh đến chết ắt 

kẻ ấy chẳng phải chịu đói lạnh dài lâu!” 

Lại  như cường đạo cướp  giật  người khác,  kẻ có sức  mạnh ra tay chống 

cự, ngăn trở, kẻ kia bèn bảo: “Nếu ông có thể chống cự, ngăn trở kẻ cướp cả 

đời  mới  thật  là  tốt,  còn  như chỉ  chống  cự,  ngăn  trở  một  lúc  thì  rốt cuộc  có 

ích lợi gì đâu? Chẳng thà mặc cho nó cướp hết sạch đi, sau này mới khỏi bị 

cướp nữa thì tốt hơn!” Đối với con cái, cha mẹ thường chăm sóc, nuôi nấng, 

nhưng  mẹ  hiền  chẳng  thể  chăm  sóc  thân  đời  sau  của  con;  kẻ  kia  bèn  bảo: 

“Đã chẳng thể chăm sóc, nuôi nấng thì chẳng bằng giết phứt nó đi, chẳng tốt 

hơn sao?” 

Quân tử tu đức chẳng vì điều thiện nhỏ bèn không làm, chẳng vì điều ác 

nhỏ  mà  làm.  Kẻ  kia  cứ  muốn  muôn  sự  chẳng  sai  suyển  điều  gì  mới  chịu 

hành  phóng  sanh,  tức  là  muốn  cho  thế  nhân  suốt  cả  đời  chẳng  làm  những 

việc  phóng  sanh,  kiêng  giết.  Tương  lai  khi  kẻ  ấy  sắp  bị  chết,  cả  vạn  người 

không có lấy một ai cứu cho. Đau thay, buồn thay; chẳng đặng đừng phải dài 

dòng phân giải! 

  

---o0o--- 

4. Thư phúc đáp cư sĩ Thiệu Huệ Viên 



Hôm qua nhận được thư ông gởi đến, trong xóm ông có ông Phan Trọng 

Thanh  ở  Trương  Gia  Khẩu  gởi  thơ  muốn  được  quy  y.  Người  này  tánh  tình 

chân  thành,  chất  phác,  cũng  có  học  vấn.  Ông  ta  đã  phát  tâm  thì  Quang  tôi 

cũng chỉ tùy duyên. 

Nay  tôi  đặt  pháp  danh  quy  y  cho  ông  ta  là  Huệ  Thuần,  bởi  hết  thảy 

chúng sanh đều có Phật tánh, tức là đều có Phật huệ; nhưng vì bị tham, sân, 

si  v.v...  xen  tạp  nên  Phật  huệ  bị  trở  thành  tri  kiến  chúng  sanh.  Nay  đã  biết 

vốn sẵn đủ Phật huệ thì đối với tất cả những điều nghĩ ngợi, móng niệm, xử 

sự thảy đều kiểm điểm, chẳng cho những tri kiến tham, sân, si... phát sanh. 

Lại  còn  phải  dùng  lòng  tín  nguyện  sâu  trì  danh  hiệu  Phật,  kiêng  giết, 

phóng sanh, yêu tiếc tánh mạng loài vật, đừng làm các điều ác, vâng làm các 

điều thiện, tự hành, dạy người cùng tu Tịnh nghiệp thì trí huệ ấy sẽ dần dần 

thuần. Nếu giữ được như vậy chẳng để mất, vãng sanh Tây Phương thì huệ 

ấy càng dễ thuần, đến khi phiền não hết sạch, phước huệ viên mãn là huệ đã 

thuần đến cực điểm bèn viên thành Phật đạo. 

Thế  nhân  hay  lầm  tưởng  mình  có  trí  huệ,  chẳng  biết  rằng  trí  huệ  đó  là 

vàng  còn  trong  quặng,  trọn  chẳng  sử  dụng  được,  cần  phải  nung  luyện  cho 

tiêu sạch hết mọi tạp chất thì mới có ích. Đại ý như thế, mong hãy dốc chí! 

Người  học  Phật  tận  lực  thực  hành  nhiệm  vụ.  Nay  thế  nhân  đa  phần 

miệng lưỡi nhanh nhạy, ăn nói hay ho, bóng bảy, trong bụng thối nát, vô ích, 

thật đáng buồn! 



---o0o--- 

5. Thư gởi cư sĩ Vương Tâm Thiền 



Mẹ  ông  đã  có  thể  niệm  Phật  thì  hãy  bảo  các  nàng  dâu  giúp  mẹ  niệm 

Phật. Lại nên khuyên bà ăn chay trường để trợ thành đạo nghiệp cho mẹ mới 

là  hiếu.  Nếu  cứ  nghĩ  niệm  Phật  chỉ  sợ  tổn  hao  tâm  lực,  ăn  chay  sợ  chẳng 

đúng  phép  vệ  sinh  mới  là  hiếu  thì  lòng  hiếu  ấy  khác  gì  con  La  Sát  cái  yêu 

người đâu. 

Hiếu như vậy phá hoại đạo nghiệp của mẹ, chẳng làm cho mẹ được liễu 

sanh thoát tử, trái lại còn khiến mẹ ở mãi trong sanh tử. Hiếu như vậy là đã 

xô  người  xuống  giếng,  còn  quăng  thêm  đá  nữa,  khiến  cho  mẹ  chẳng  được 

siêu sanh, luân lạc bao kiếp. Dù là hiếu nhưng chẳng biết hiếu đúng cách lại 

hóa thành ngỗ nghịch. 

Ông lo việc công, về hình dáng bất tất phải làm ra vẻ tu trì, nhưng trong 

lòng chẳng thể thường nghĩ nhớ hay sao? Nếu ông nhớ mẹ, ai cấm trong tâm 

ông thường nhớ đến mẹ? Ông tự thốt lên những lời trở ngại ấy nhưng toàn là 

luận  về  mặt  hình  tích,  nào  phải  là  luận  trên  phương  diện  tâm  địa?  Hiện  tại 

thời cuộc nguy ngập như thế, nếu trong tâm vẫn chẳng chịu thầm niệm Phật 

thì chuyện tương lai chẳng biết phải giải quyết như thế nào! 

Ông đọc Văn Sao, Gia Ngôn Lục, nhưng những điều nói trong các sách 

ấy vẫn chưa đủ để xóa tan được lòng nghi nên tôi lại phải dùng một tờ giấy 

với vài trăm chữ để an ủi, vỗ về, đều là do ông thường ngày chẳng chịu suy 

xét, nghiền ngẫm mà ra cả. Ông hãy nên đem lòng hiếu đúng đắn để dạy các 

cô con dâu, thường mật niệm tự hành thì lợi ích rất lớn. Mong ông hãy hạ cố 

xét kỹ thì thật là may lắm vậy! 

Liên  Trì đại sư nói:  “Cha mẹ lìa được trần cấu, đạo làm con mới được 

 thành  tựu” . Vì thế, sau  khi cha  mẹ đã  mất, phận  làm con đều  phải  nên chí 

thành  niệm  Phật  ngõ  hầu  cha  mẹ  chưa  được  vãng  sanh  sẽ  được  vãng  sanh, 

vãng sanh rồi sẽ liền cao thêm phẩm vị. Điều ấy phù hợp với ba thứ phước 

Tịnh  nghiệp  dạy  trong  Quán  Kinh,  thành  tựu  đạo  hiếu  thế  gian  và  xuất  thế 

gian vậy [] 



Ấn Quang Gia Ngôn Lục hết 

(dịch xong ngày 27 tháng 03 năm 2004) 



---o0o--- 

Hết 



1  .  Nhược  quan:  là  20  tuổi.  Thời  cổ,  con  trai  đến  20  tuổi  làm  lễ  đội  mũ 

(nhược quan), công  nhận  là  một  người trưởng thành. Theo  Ấn Quang  Niên 

Phổ, đại sư trốn nhà đi xuất gia năm 21 tuổi, vào năm Quang Tự thứ 7 (Tân 

Tỵ - 1881) tại chùa Nam Ngũ Ðài Liên Hoa Ðộng Tự ở núi Chung Nam, thờ 

hòa thượng Ðạo Thuần làm thầy. 



2 . Khánh hạnh: mừng rỡ, nhận biết là mình may  mắn mới gặp được việc gì 

đó. 

3 . Thượng thổ hạ tả: trên thì ói, dưới thì tiêu tiện không kiểm soát được. 

4 . Tại Ðài Loan, chư Tăng không được miễn quân dịch. Toàn bộ tăng sĩ trẻ 

phải nhập ngũ, thi hành quân dịch một thời gian, trước khi được trở về chùa 

tu tiếp. 

5 . Tam luân không tịch: Bố thí mà không thấy mình đang cho, không thấy có 

người nhận, không thấy có vật được mình bố thí. 



6  .  Trung  quốc:  ở  chính  giữa  đất  nước,  hoặc  những  vùng  văn  minh,  không 

sanh nơi biên cương, mọi rợ. 

7 .  Lục tức thành Phật:  Lục tức  là  xứng  lý, danh tự, tương tự, phần chứng, 

cứu cánh, quán hạnh. Tức là thành Phật đi từ mặt lý đến thực chứng. Chẳng 



hạn như: Xứng lý tức thành Phật nghĩa là chúng sanh ai cũng sẵn Phật tánh, 

nên  về  mặt  lý, chúng sanh đều  là Phật.  Khi  nhận  hiểu  rằng ai cũng có Phật 

tánh, tin chắc không nghi nhưng chưa đoạn được phiền não, chưa chứng đạo 

quả, thì chỉ là danh tự tức thành Phật. Khi khởi công tu tập, đoạn dần phiền 

não thì gọi là quán hạnh tức thành Phật... 



8 . Tức là kệ tán Phật A Di Ðà: A Di Ðà Phật thân kim sắc.... 



9 . Nguyên văn là “tân lương” (bến và cầu), nghĩa bóng là những hướng dẫn 

chỉ nam 

10 . Khai Tích hiển Bổn: Bổn là bản thể, Tích là hình tướng thị hiện. Ví như 

mặt trăng là Bổn, bóng trăng hiện trong các chỗ có nước là Tích. Khai Tích 

hiển  Bổn  là  chỉ  dạy  về  Pháp  Thân,  chỉ  rõ  Ứng  Thân.  Chẳng  hạn  trong  hội 

Pháp  Hoa,  phẩm  Như  Lai  Thọ  Lượng,  Ðức  Phật  chỉ  rõ  thân  thuyết  pháp 

trong cõi Sa Bà, thọ tám mươi tuổi là ứng thân thị hiện để dẫn dụ chúng sanh 

về  đạo  Nhất  Thừa,  chứ  pháp  thân  của  Phật  thường  trụ  bất  hoại.  Cũng  như 

không  riêng  trong  cõi  Sa  Bà,  Phật  còn  thị  hiện  trong  nhiều  thế  giới  khác 

nhau, dùng nhiều danh hiệu khác nhau để hóa độ chúng sanh. 



11 . Nguyên văn là “minh linh” (một loại sâu cắn lúa). Dịch là nhện để thuận 

theo câu ca dao “tò vò mà nuôi con nhện...”. Thật ra, tò vò bắt các loài sâu 

hay nhện, tiêm nọc cho chúng mê đi, nhưng vẫn sống, rồi bỏ vào ổ có chứa 

trứng tò vò con để làm mồi cho con. Ở đây, Tổ dùng ví dụ này để thuận theo 

cách hiểu của thế gian. 

12 . Dương diệm (mirage): ảo ảnh do sức nóng hay ánh nắng soi lên các lớp 

không khó lạnh và nóng khác nhau tạo thành. 



13 . Ðăng Ðịa Bồ Tát: còn gọi là Ðịa Thượng Bồ Tát, bậc Bồ Tát đã chứng từ 

Sơ Ðịa trở lên. 

14 . Ðầu gã Diễn Nhã: trong kinh Lăng Nghiêm có nhắc đến một người tên là 

Diễn Nhã, soi gương thấy mặt mình, bèn sanh vọng tưởng là đầu của ai đây, 

đầu của mình ở đâu, rồi đâm ra phát cuồng. 



15  .  Chước:  một  phần  trăm  của  thăng  (ta  thường  dịch  là  thưng),  đơn  vị  đo 

dung  lượng  rất  nhỏ.  Mười  chước  là  một  cáp  (ta  thường  dịch  là  một  “lẻ”). 

Một thưng gần bằng một lít (Tàu gọi litre là “công thăng”). Như vậy, có thể 

tạm hiểu một chước gần bằng một centilitre. 



16 . Ðả  thất: tham  dự Phật thất cùng  với đại chúng, hay tự  mình kết thất để 

niệm Phật hay tọa thiền, trì chú v.v... Một thất là bảy ngày. 

(2)   Tái lai: sanh lại trong nhân gian. 





17 . Tái lai: sanh lại trong nhân gian. 



18 . Cách vật trí tri, minh minh đức: Hiểu theo nghĩa thông thường, “cách vật 

trí  tri”  nghĩa  là  nghiên  cứu  mọi  sự  nhằm  hiểu  rõ  lý  lẽ  (vì  thế,  trước  đây 

những môn nghiên cứu khoa học tự nhiên hay gọi là Cách Trí). Nhưng tổ Ấn 

Quang hiểu hơi khác. Trong pháp thoại tại Tức Tai Hộ Quốc ở Thượng Hải, 

Tổ đã giảng như sau: “Họ (chỉ bọn Tống Nho) bảo “trí tri” là suy xét tri thức 

của  mình  đến  cùng  cực,  “cách  vật”  là  hiểu  cùng  tận  cái  lý  của  mọi  sự  vật 

trong thiên hạ; nào hay “vật” chính là tư dục trong tâm mình. Do có tư dục 

nên  tự tâm  bị  chướng  ngăn;  bởi  thế,  tâm  vốn  sẵn  đủ  chơn  tri  nhưng  không 

cách  nào  hiển  hiện  được. “Cách trừ” (hiểu biết  và trừ khử) được tư dục thì 

chơn  tri  sẵn  có  sẽ  tự  hiển  hiện.  Hễ  chơn  tri  đã  hiển  thì  tâm  sẽ  chánh,  ý  sẽ 

thành!” 



19 . Tạo vật: đối với người Tàu, Tạo Vật đồng nghĩa với Tạo Hóa. Không như 

trong  thần  học  Công  Giáo,  Tạo  Hóa  (creator)  là  Chúa  Trời,  còn  tạo  vật  là 

những vật được Chúa tạo ra (creature). 

20 . Nguyên văn: “Kiến tiên triết ư canh tường, thận độc tri khâm ảnh”. Canh 

tường  là  điển  tích  nói  về  vua  Ngu  Thuấn  do  hâm  mộ  đức  hạnh  của  vua 

Ðường  Nghiêu  nên  trong  suốt  ba  năm  ăn  canh  thấy  bóng  vua  Nghiêu  hiện 

trong bát canh, ngồi thấy bóng vua Nghiêu hiện trên tường. Ðời sau thường 

dùng  chữ  “canh  tường”  để  chỉ  lòng  cung  kính,  chí  thành  đến  cùng  cực. 

“Thận độc” là ở một mình, hành vi luôn dè dặt, chẳng cẩu thả. “Khâm ảnh” 

là bóng chiếc áo, lấy từ thành ngữ “khâm ảnh vô quý” (chẳng thẹn với bóng 

áo).  Như  vậy  “thận  độc  khâm  ảnh”  ngụ  ý  hành  vi  luôn  cẩn  thận,  nghiêm 

cung, không hề phải hổ thẹn với ai, dù ngay cả với bóng của chính mình. 



21 . Ngũ suy: Năm tướng suy: 1. Hoa trên đầu héo 2. Y phục nhơ nhớp 3. Ðổ 

mồ  hôi  nách  4.  Thân  hình  hôi  thối  5.  Không  ưa  ngồi  trên  tòa.Mỗi  khi  năm 

tướng ấy hiện là điềm báo trước vị trời ấy khi mạng chung sẽ bị đọa lạc. 



22 . Bổn địa: là ứng với Tích Hóa mà nói. Bổn là gốc, là Pháp Thân, Tích là 

sự hóa hiện để hóa độ chúng sanh. Bổn địa là nói đến sự chứng ngộ thật sự 

của Ngài. 

23 . Truy tiến: làm các công đức hồi hướng cho người đã quá vãng. 



24 . Ðảnh thánh, nhãn sanh thiên... là thuyết  cho rằng khi  người chết, căn cứ 

vào  chỗ  nào  còn  giữ  được  hơi  nóng,  sẽ  biết  được  người  chết  sanh  về  đâu, 

như đảnh đầu nóng sẽ sanh vào cõi thánh, nóng ở mắt sanh vào cõi trời v.v... 

25 . Phóng thí: đánh trung tiện (break wind, passing gas). 



26 . Tự bình: những bức thư họa, hoặc chữ viết trên quạt, trên giấy, trên lụa 

để phô diễn tài thư pháp. 



27 . Tọa hạ: tiếng tôn xưng người khác, thường dùng để gọi người có chức vụ. 

28 . Ý nói: đọc kinh không thành kính chỉ có âm điệu nhịp nhàng như thợ rèn 

thổi bễ, đánh các pháp khí làm lễ nhưng chẳng thành kính khác gì người 

giã gạo, cứ nhịp chày đều đều cho xong việc. 



29 . Liệt Quốc là thời gian kể từ khi Châu U Vương (Cơ Cung Niết) lên ngôi 

năm  781  trước  Công  Nguyên  cho  đến  khi  Tần  Thủy  Hoàng  Đế  (Doanh 

Chính)  gồm  thâu  lục  quốc,  thống  nhất  Trung  Nguyên  vào  năm  221  trước 

CN. Thời này, các chư hầu đánh lẫn nhau, tranh nhau xưng bá nên còn gọi là 

thời Xuân Thu Chiến Quốc (từ năm 781 trước CN đến năm 476 trước CN là 

thời  Xuân  Thu,  từ  năm  475  đời  Châu  Nguyên  Vương  trở  đi,  chỉ  còn  sáu 

nước lớn (Tần, Triệu,  Hàn, Yên, Tề, Sở, Tấn) tranh  giành  lẫn  nhau  nên gọi 

là  thời  Chiến  Quốc).  Tuẫn  táng  là  hình  thức  chôn  sống  hay  giết  rồi  chôn 

những  người  tùy  tùng,  ái  thiếp  trong  lăng  mộ  của  các  bậc  đế  vương,  công 

hầu. 

30  .  Chỉ  hoàng  đế.  Vua  ngồi  trên  ngai,  quay  mặt  về  hướng  Nam,  tự  xưng  là 

Trẫm.  Thời  cổ,  Trẫm  là  tiếng  thông  dụng  để  tự  xưng.  Sau  này,  Tần  Thủy 

Hoàng cấm ngặt người khác tự xưng là Trẫm. Các đời vua sau này, cũng bắt 

chước xưng là Trẫm. 

31 . Hiểu theo quan điểm Nho gia, những điều này có nghĩa là nghiên cứu sự 

vật  để  hiểu  thấu  tận  cùng  lý  lẽ,  tu  dưỡng  thân,  giữ  cho  trong  nhà  yên  vui, 

thuận thảo, giúp ích cho đất nước, làm cho thiên hạ thái bình, làm sáng tỏ cái 

đức sáng, đạt được đạo tốt lành. 



32  .  Nguyên  văn:  “Lương  thượng  chi  quân  tử”  (kẻ  quân  tử  ở  trên  xà  nhà)  là 

thành ngữ chỉ kẻ trộm. 

33 . Quan, quả, cô, độc: quan là góa vợ, quả là góa chồng, cô là không cha mẹ, 

độc là không con cái. 

34 . Trong nhà Nho hay có câu: “Quân tử viễn trù” (quân tử nên tránh xa bếp 

núc). Ở đây, Tổ quở người học Nho chỉ nói suông “xa lánh bếp núc”, nhưng 

vẫn tham ăn tục uống. 



35  .  Cát  Căn:  củ  sắn  dây,  thường  cho  là  mát,  có  tính  chất  giải  nhiệt,  nên  ta 

thường uống bột sắn dây trong mùa Hạ. 

36 . Tam kỳ: ba đại a-tăng-kỳ kiếp. 





37 . Xuất thai cách ấm: thân này chết đi, sanh sang đời sau. 



38 . Cơm vua (vương thiện): Vương thiện là cỗ bàn của nhà vua. Đây là điển 

tích lấy từ kinh Pháp Hoa, phẩm Thọ Ký: Các vị La Hán như Ca Chiên Diên, 

Tu  Bồ  Đề,  Mục  Kiện  Liên...  nghe  Phật  chỉ  dạy  đạo  Nhất  Thừa,  bèn  biết 

mình cũng  có  khả  năng  thành  Phật,  nhưng  vẫn  chưa  đủ  tự tin,  bèn  cầu  xin 

Phật thọ ký, giống như kẻ đói thấy cỗ bàn của vua chẳng dám ăn, phải chờ 

vua cho phép. “Ăn no cơm vua” ý nói vị Tăng trong đoạn thư này đã hiểu lý 

Nhất Thừa, đã tự tin mình có khả năng thành Phật. 



39 . Trước khi hiểu đạo Phật, tổ Ấn Quang mê Nho nên kịch liệt bài báng đạo 

Phật. 

40 . Thời xưa dùng những tấm đồng tròn, đánh bóng làm gương soi mặt. 

41 . Phật sát vi trần số kiếp: Số kiếp nhiều như số vi trần trong một cõi Phật. 

42  .  Bạn  bè  xa  cách  nhau  gọi  là  “khiết  khoát”,  nên  khi  viết  thư,  ta  hay  gọi 

người bạn ở xa là “hiền khiết” (bạn hiền) 

43  .  Đắc  pháp  sư:  lãnh  hội  pháp,  chứng  ngộ  pháp  nơi  vị  nào  thì  vị  ấy  gọi  là 

“đắc pháp sư”. 

44 . Thô trì trọng giới: Giữ các giới trọng còn ở  mức giới tướng, chưa hoàn 

toàn giữ được giới tánh nên gọi là “thô trì”. 



45 .  Lệnh thân: tiếng gọi tỏ ý tôn trọng đối với mẹ của người khác 

46 . Năm tông: năm tông của nhà Thiền là Lâm Tế, Quy Ngưỡng, Tào Động, 

Vân Môn và Pháp Nhãn. 



47 . Sở dĩ gọi là chánh âm vì chú Vãng Sanh ta thường đọc chỉ là cách phiên 

âm theo giọng Hán, mô phỏng Phạn âm. 

48 . Thời Minh, tăng sĩ phải trúng tuyển kỳ khảo thí về nội điển mới được cấp 

giấy chứng nhận (độ điệp) là Tăng sĩ thực thụ. 

49 . Thẩn lâu hải thị: lầu sò chợ biển. Người cổ Trung Hoa tin ngoài biển có 

giống sò rất lớn gọi là Thẩn, hơi thở của chúng tạo thành những ảo ảnh nhìn 

xa như lầu gác, chợ búa trên mặt biển. 





50 . Ý nói: kinh điển lưu truyền như thế nào thì cứ chép đúng y như thế, đừng 

tự tiện sửa đổi theo ý riêng 

51 . Gọi là “thuần viên” vì chỉ giảng về pháp viên đốn, gọi là “độc diệu” vì chỉ 

mình kinh Pháp Hoa phô bày diệu nghĩa “hội tam quy nhất”. 

52 . Năm bộ lớn là cách phán giáo chia kinh điển đức Phật đã nói ra làm năm 

thời kỳ:  Hoa Nghiêm,  A  Hàm,  Bát Nhã,  Phương  Đẳng  và Pháp  Hoa - Niết 

Bàn. 



53 . Tam luân thể không: bản thể của ba luân đều không, tức là không thấy có 

người thí, không thấy có người nhận, không thấy có vật được dùng để bố thí. 

54 . Lệnh nghiêm: tiếng gọi cha người khác một cách tôn kính. 



55 . Dương Tử tức là Dương Châu (Chu), tên tự là Tử Cư, người thời Chiến 

Quốc,  chủ  trương  thuyết  “vị  ngã”:  dù  là  làm  điều  lợi  nhỏ  nhặt  dù  bằng  cái 

lông cho người khác cũng chẳng chịu làm. 



56 . Ý nói khuyên nhủ, khuyến dụ dần dần. 

57 . Tông Lâm Tế dùng gậy (bổng) và tiếng hét (hát) để khai ngộ thiền cơ. 

58 . Nhàm lìa (yểm ly) cõi Sa Bà, vui thích (hân nhạo) cõi Cực Lạc. 



59 . Cao đường: tiếng dùng để tỏ vẻ tôn kính mẹ người khác. 



60  .  Văn  tự  tri  kiến:  sự  thấy  hiểu  dựa  theo  phân  biệt,  nhận  định  ý  nghĩa  của 

kinh văn, chứ không lãnh hội trực nhập được huyền nghĩa, yếu chỉ. 

61 . Tăng sĩ đi tham học các nơi gọi là du phương hành cước. 



62  .  Đạo  Chích:  tên  một  kẻ  trộm  lừng  danh  thời  cổ,  thường  dùng  để  chỉ  kẻ 

trộm. 





Document Outline


	LỜI TỰA

	DUYÊN KHỞI TÁI BẢN CUỐN ẤN QUANG ÐẠI SƯ GIA NGÔN LỤC

	Phần 1

	I. TỊNH ĐỘ THÙ THẮNG

	II. KHUYÊN TÍN HẠNH NGUYỆN NÊN CHÂN THÀNH ,  THA THIẾT

	1. Giảng về lòng tin chân thành, tâm nguyện tha thiết

	2. Khuyên trừ nghi sanh tín

	3. Khuyên đầy đủ tín nguyện









	PHẦN 2

	III. CHỈ DẠY PHƯƠNG PHÁP TU TRÌ

	1. Giảng về phương pháp Niệm Phật

	2. Ðối trị tập khí

	3. Luận về việc gìn lòng lập phẩm

	4. Luận định các pháp tu trì

	5. Khuyên hành nhân nỗ lực









	Phần 3

	IV. LUẬN VỀ VIỆC LỚN SANH TỬ

	1. Cảnh tỉnh mạng người vô thường

	2. Khuyên chuyên cậy vào Phật lực

	3. Dạy những điều thiết yếu về lâm chung

	4. Khuyên nên giữ lòng thành kính









	Phần 4

	VI. KHUYÊN CHÚ TRỌNG NHÂN QUẢ

	1. Luận về lý nhân quả

	2. Giảng nhân quả về mặt Sự

	3. Giải thích về nguyên do của kiếp vận

	4. Giảng những điểm trọng yếu về việc giới sát









	Phần 5

	VII. PHÂN ĐỊNH GIỚI HẠN GIỮA THIỀN VÀ TỊNH

	VIII. GIẢI QUYẾT NHỮNG ĐIỀU NGHI HOẶC THƯỜNG GẶP

	1. Luận về sự - lý

	2. Luận về tâm tánh

	3. Luận về ngộ chứng

	4. Luận về Tông, Giáo

	5. Luận về Trì Chú

	6. Luận về xuất gia

	7. Luận về báng Phật

	8. Luận về đạo thầy trò

	9. Luận về Giới Luật

	10. Luận về kinh điển

	11. Luận về Trung Ấm

	12. Luận về bốn cõi Tịnh Độ

	13. Luận về xá-lợi

	14. Luận về tý hương

	15. Luận về cảnh giới

	16. Luận về thần thông

	17. Luận về bí truyền

	18. Luận về cầu cơ

	19. Luận về luyện đan

	20. Luận về tu hành, xử sự phải phù hợp, thích nghi

	21. Luận về phú cường

	22. Luận về cách dự phòng tai họa









	Phần 6

	IX. Khuyên nhủ các thiện tín tại gia

	1. Dạy về luân thường đại giáo

	2. Luận về giáo dục gia đình

	3. Khuyên nên tại gia hoằng pháp

	4. Khuyên nên sống trong cõi trần học đạo

	5. Các sách vở nên đọc





	Phần Tăng Bổ

	1. Thư gởi Sài Dã Ngu

	2. Thư phúc đáp Du Huệ Úc, Trần Huệ Sưởng

	3. Thư phúc đáp cư sĩ Ngu Tăng

	4. Thư phúc đáp cư sĩ Thiệu Huệ Viên

	5. Thư gởi cư sĩ Vương Tâm Thiền












cover_image.jpg
An-Quang-Dai-Su-
Gia-Ngon-Luc





index-1_1.jpg
45 TR BT RS EP






